Man and environment in the Palaeolithic
H. Ullrich (ed.), ER. A.U.L. 62, 1995, Liége, pp. 353-362.

Die Frau im AnthropogeneseprozeB und in der friihesten
Urgesellschaft +

The woman in the evolution of man and in the earliest ancient society

Friedrich Schlette®

Abstract

The position of the woman in the evolution of man is an important element in the anthropogenesis underlying the dialectic
of contradiction between continuity and discontinuity. Archaeological remains, ethnographical observations and ethological
results may contribute basis informations to this subject. The following theses can be advanced:

1. The transition from plant food to a meat-plant diet created the prerequisites for the sexual division of labour in the eco-

nomic sphere.
2. The division of labour led to different mentalities.

3. The prolonged nursing and dependence of the human child, as opposend to non-human primates, are burdening to the

mother, but form also a more intensive mother-child bond.

4. The permanent female mating creates certain prerequitites for monogamy. The "sexual reward" promotes this process.

Promiscuity should not have existed.

5. Sexual and economic aspects have determined the cohabition of man and woman. Both have equal rights and comple-
ment each other economically. The woman, the fire-place and the dwelling have been central to cohabition.
6. As a rule, man has been the leading member of the community. Archaeological findings and ethnographical observations

also point to a pre-eminence of the woman in some cases.
7. Man and woman have possessed personal properties.

8. The emergence of aesthetic consciousness has promoted the coherence of man and woman (adornments for the body, ta-

toving, dance).

9. The woman's role in cults has been an activitely and passively privileged one.
10. The social development to clans and exogamy very often was realiszed matrilineally. This does not necessarily lead to

postulate a matriarchy.

Key words: Anthropogenesis, ancient society, woman's role

Betrachten wir die Anthropogeneseforschung, so
wird in erster Linie nur von dem Lebewesen
"Mensch", unabhingig vom Geschlecht, gespro-
chen. Aber es ist naheliegend, daB dieser Proze8
bei beiden Geschlechtern sowohl biotisch wie ge-
sellschaftlich mit gewissen Differenzierungen ver-
laufen ist.

Die Stellung der Frau innerhalb der
menschlichen Gesellschaft ist stets ein wichtiges
Kriterium zur Einschitzung des jeweiligen Ent-
wicklungsstandes einer Gesellschaft. Einen viel-

+ Paper presented at the 1988 Wittenberg Conference.

leicht entscheidenden Aspekt bildet dabei das Ver-
héltnis zwischen den beiden Geschlechtern. Im
Rahmen des Anthropogeneseprozesses ist dieses
Verhiltnis sowohl biotischen wie gesellschaftli-
chen Faktoren unterworfen, wobei letztere sehr
bald an Bedeutung zunehmen. Die grundlegenden
biotischen Faktoren sind prinzipiell bis heute be-
stehen geblieben. Erst in unseren Tagen greift der
Mensch mit medizinischen und genetischen Mani-
pulationen in diesen natiirlichen Vorgang ein; das
wird aber auch in Zukunft eine Ausnahme sein.

* Prof.(emer.) Dr. Friedrich Schiette, Dolauer StraBe 57, D-06120 Halle, Germany



354

F. Schlette
Die Frau im Anthropogeneseprozef und in der frithesten Urgesellschaft

Zu dieser Problematik der frithen Mensch-
heitsgeschichte konnen Verhaltensforschung, An-
thropologie, Ethnographie und Archiologie Bei-
trige liefem. Dabei sind die unterschiedlichen
Quellen und damit die unterschiedlichen Wege zur
Interpretation zu beachten. Die Beobachtungen
aus der Verhaltensforschung beziehen sich be-
kanntlich auf heute lebende tierische Primaten und
kénnen nur beschrankt auf das einstige Verhalten
der fossilen Primaten iibertragen werden und noch
bedachtsamer auf den frithen Menschen. Die Ar-
chiologie geht dagegen einen umgekehrten Weg
und tastet sich in immer &ltere Perioden zuriick,
bis es zu gewissen Deckungen, Uberschneidungen
oder ginstigenfalls Ubereinstimmungen ihrer bei-
den Ergebnisse kommt.

Die Feldforschung tiber tierisches Verhalten
bietet eine immer mehr zunehmende Zahl - gerade
auch unterschiedlicher - Beobachtungen zum ge-
selligen Leben von Affen als den nachsten Ver-
wandten des Menschen.! So besteht die Gefahr,
daB der kulturhistorisch arbeitende Archédologe
sich einfach nur das Passende fiir sein Bild vom
"Urzustand" der Menschheit heraussucht. Diese
Gefahr ist damit dhnlich der zur Ethnographie, wo
fur beinahe jede Rekonstruktion primitiver Kom-
munikations- und Gesellschaftsverhéltnisse ent-
sprechendes rezentes ethnographisches Material
heranzuziehen méglich ist.2

Ich méchte die Verhaltensforscher aber so
verstehen, daB alle am rezenten Material gewon-
nenen Erkenntnisse uns wertvolle Anregungen,
Denkanstée, Modellvorstellungen vermitteln sol-
len und auch miissen. Soweit zum Methodischen
der hier zur Diskussion stehenden Thematik.

Der Mensch hat schon verhaltnismaBig
frithzeitig EmfluB auf den FortpflanzungsprozeB
zu nehmen versucht, besonders auf den Vorgang
des Gebirens, teils mit realen, tatsichlich wirken-
den, teil mit imagindren, illusionistischen Mitteln.
Dazu rechnen die Hilfe Anderer, meist Frauen,
aber auch Minnem (Schamanen, Medizinmin-
ner), die Verwendung von Heilkrautern und be-
sonderen Getrinken, weiterhin Zauber- und Be-
sprechungshandlungen und zahlreiche medizini-
sche HilfsmaBnahmen, spiter auch Abtreibung
und regelrechte Eingriffe.3 Jedenfalls kann der
Mensch und seine Gesellschaft nur beschriankten
EinfluB auf den durchweg nach Naturgesetzen
verlaufenden Vorgang des Gebiarens nehmen.
Noch geringer ist zunédchst eine Beeinflussung auf
den Zeugungsakt, wobei ohnehin ein Zusammen-
hang zwischen dem Koitus und der Geburt zu

einem von uns nicht genau zu bestimmenden Zeit-
punkt erkannt worden ist. Vermutlich durfte es
zur Zeit des Homo sapiens sapiens geschehen
sein, worauf gewisse Szenen in der Hohlenmalerei
hinweisen koénnten (Schwangere mit méannlichem
Tier). Erst von diesen Zeitpunkt an wurden be-
stimmte verwandtschaftliche Beziehungen zu Nor-
mativen. Wieweit bei einigen rezenten Naturvol-
kemn der Zusammenhang zwischen Beischlaf und
Geburt neuen Lebens noch unbekannt gewesen ist,
dariiber bestehen in der ethnographischen Litera-
tur unterschiedliche Ansichten. Buschan (1941)
nennt eine groBere Zahl von Volkerschaften, de-
nen der Zusammenhang nicht bewuBt gewesen sei
(vor allem in Siidostasien, Ozeanien, Australien).4

Um die Stellung des Weibchens in der frith-
menschlichen Gesellschaft erfassen zu kénnen,
mussen wir zunichst auf einige aus dem Tierreich
tibenommene und dann entweder beibehaltene
oder verianderte Merkmalsziige zu sprechen kom-
men.

Geschlechtsunterschiede und k(‘irperiiche
Belastung

Da ist zunachst die Tatsache, daB das Weibchen
der tierischen Primaten sowie der Frihmenschen
auf allen Entwicklungsstufen, auch auf der des
Homo sapiens physisch stets kleiner und weniger
robust gewesen ist, wenn auch die Tendenz zur
Verringerung des Geschlechtsdimorphismus  in
Richtung Mensch erkennbar ist. Beim Schimpan-
sen und Orang-Utan besitzt das Weibchen nur die
Hilfte des Gewichtes ihres mannlichen Partners.
Gewisse Verrichtungen beim Nahrungserwerb
(Jagd auf Groftiere) oder die Auseinandersetzung
mit anderen Lebewesen werden deswegen in erster
Linie stets Sache der Mannchen gewesen sein.
Weibchen kurz vor und nach der Entbindung kén-
nen ohnehin kérperlich weniger beansprucht wer-
den. Dadurch ist schon die bekannte geschlechtli-
che Arbeitsteilung vorprogrammiert. Diese kor-
perliche Schwiche kann aber durch entsprechend
héhere Beweglichkeit, Schnelligkeit, vielleicht
auch Ausdauer kompensiert werden.>

Eine groBere und vor allem langere Bela-
stung tritt nun im Zuge der Anthropogenese ein,
wenn zum einen die Schwangerschaftsdauer
wichst (Gibbon 30 Wochen, Schimpanse 34 und
Mensch 38 Wochen)®: zum anderen die Zeitspan-
ne von der Geburt bis zum vollausgewachsenen
Individuum zunimmt (9-11 Jahre bei Menschenaf-
fen, 18-20 Jahre beim Menschen)” - wobei selbst-




F. Schlette
Die Frau im Anthropogeneseprozef$ und in der frithesten Urgesellschaft

verstandlich der heranwachsende Mensch bereits
erheblich frither wirtschaftlich einsetzbar ist -
aber die Abhéangigkeit von der Mutter wie iiber-
haupt von der Gemeinschaft doch linger an-dau-
ert. Besonders belastend aber ist die verhilt-nis-
miBig lange Stillzeit, wie sie gerade auch bei Na-
turvélkern beobachtet wurde. Hier sind nicht nur
Kinder bis zum 6. Lebensjahr gestillt worden, son-
dern man hat beobachtet, daB8 groBere Kinder, die
der Stillperiode seit lingerem entwachsen waren,
dann, wenn Geschwister noch gestillt wurden,
schnell einmal bei der Mutterbrust einen Trunk
nahmen. Ethnographen haben mitunter gestaunt,
wie noch altere Frauen, die schon langer nicht
mehr entbunden hatten, milchspendend waren
(Buschan, 1941, 365). Einschrinkend muB aber
gesagt werden daB die Belastung etwas gemildert
wird, indem, stillende Frauen seltener schwanger
werden bzw. sich weniger einem Beischlaf hinge-
ben. Die Ethnographie kennt Beispiele sogar von
ausgesprochenen gesellschaftlich fixierten Tabus.8
Die verhiltnisméBig lange Stillzeit dnderte sich
erst in der Zeit der Haustierhaltung, also im Neo-
lithikum, als Schaf-, Ziegen- und Kuhmilch zur
Verfiigung standen.

Eine weitere Verianderung ergibt sich durch
die Trageweise des Saduglings. Wihrend der Af-
fensdugling von der ersten Stunde an am Bauch
der Mutter klammert und sich herumtragen 14Bt,
so daf die Mutter ihre bisherige Fortbewegungsart
auf ihren vier Extremititen und gleichzeitig Nah-
rungsaufnahme in gewohnter Weise fortsetzen
kann (beim Schimpansen bis zu 5 Monaten), muf3
die aufrechtgehende Menschenmutter das Kind in
den Armen tragen und ist dadurch ganz wesentlich
bei der Nahrungsaufnahme behindert, jedenfalls
solange die Gruppe noch tiglich lingere Zeit
herumzieht. Das dndert sich erst, wenn man sich
mehr auf Fleischnahrung umgestellt hat und diese
in Ruhestellung einnimmt. Eine Erleichterung im
Tragen des Kleinkindes tritt ein, wenn mittels ge-
flochtener Bander oder Felle das Kind auf dem
Riicken oder vor der Brust getragen werden kann.
Das war aber erst moglich, als die Nutzung von
Tierfellen oder Tierhduten und die Technik des
Flechtens zum Erfahrungsschatz gehérten.

Die SchluBfolgerung aus diesem ersten Punkt
ist ziemlich zwingend: Die menschliche Mutter ist
stirker und langer belastet, was sich auch auf das
Gemeinschaftsleben ausgewirkt haben diirfte. Nur
eine Frage sollte gestellt werden, ob nicht auch der
Mann - jedenfalls urspriinglich - bei der Aufzucht
und Betreuung der Kinder herangezogen worden

sein konnte. Ohne eine definitive Antwort zu ge-
ben, sollte aber doch auf die Bemerkung von Vo-
gel® hingewiesen werden, daB bei allen Saugetie-
ren diese Aufgabe zu 97 Prozent den Weibchen
zukommt, ganz im Gegensatz zu den Vogeln, wo
umgekehrt zu 95 Prozent die Mannchen an der
Aufzucht beteiligt sind. Das Stillen ist also eine
ganz entscheidende Funktion fiir die Rollenvertei-
lung bei der Versorgung des Nachwuchses.

Sexualverhalten

Eine andere physiologische Veranderung im Pro-
zeBl der Menschwerdung vollzieht sich im Sexual-
leben. Wahrend das Affenweibchen nur wenige
Tage Empfangnisbereitschaft zeigt (Paviane 7 Ta-
ge, Schimpansen 5 Tage), kann die Frau zu jeder
Zeit den Mann empfangen.!0. Das Affenminn-
chen ist zwar biologisch stets zum sexuellen Ver-
kehr bereit, wird aber erst durch das empfangnis-
bereite Weibchen dazu angeregt. Da in der affi-
schen Herde gleichzeitig nur einige Weibchen be-
reit sind, - in kleineren Herden gar nur ein ein-
zelnes - kommt es leicht zu Rivalitaten und Kamp-
fen zwischen den Ménnchen. Die Rivalititen wer-
den insofern "geregelt", als ein Ménnchen die Do-
minanz besitzt und die anderen damit ausgesperrt
sind bzw. warten miissen. Solche gezwungener-
maBen Junggesellen gebliebenen Mainnchen son-
dern sich mitunter aus der Herde aus und bilden
homosexuelle Gemeinschaften. Die Verhaltensfor-
schung kann aber noch andere Formen des sexuel-
len Zusammenlebens bei den tierischen Primaten
nennen, so dafl die Folgerungen, die wir fur die
zwischenmenschlichen Beziehungen beim frithen
Menschen ziehen, auch immer mit einem Zweifel
behaftet sein miissen.

Wenn die Frau nun zu jeder Zeit bereit war,
den Mann zu empfangen, dann konnten jetzt mehr
oder weniger alle Méanner ihren sexuellen Bediirf-
nissen nachkommen, so daB eine - jedenfalls sexu-
elle - Dominanz gegenstandslos wurde. Hier liegen
auch die Ansitze dafiir, da der Mann {iber emen
langeren Zeitraum mit einer bestimmten Frau zu-
sammenblieb, also mehr ein Ansatz zur Monoga-
mie als zur Promiskuitit, deren Existenz ohnehin
in Frage gestellt ist, gerade auch aus ethnographi-
scher Sicht. Auch in der Welt der Affen mag - die
Ansichten sind zwar geteilt, weil Beobachtungen
in der freien Natur sehr schwer sind - die Promis-
kuitat seltener als angenommen geherrscht haben.
Gibbons leben in streng monogamen Familienein-
heiten, bei den Gorillas besitzt ein Minnchen



356

F. Schiette
Die Frau im Anthropogeneseprozef und in der frithesten Urgesellschaft

mehrere Weibchen, nur die Schimpansen scheinen
sich in ihren sexuellen Beziehungen sehr wech-
seind zu verhalten.!!

Promiskuitdt wiirde auch in gewissem Ma-
Be einschlieBen, daB es zu geschlechtlichen Be-
ziehungen zwischen Blutsverwandten ersten Gra-
des kdame. Man muB dies - jedenfalls als Regel -
vemeinen. Eltern, Kinder und Geschwister, die
von Kindheit an miteinander zusammen sind, zei-
gen im allgemeinen wenig Neigung, sich unter-
enander geschlechtlich zu verbinden. Schon bei
den Menschenaffen sind Sexualbeziehungen etwa
zwischen Mutter und Sohn selten, dhnliches gilt
fur Geschwister, die von den, zwar oft sexuell
betonten, Spielen zwischen den Geschwistern ab-
lassen, sobald sie geschlechtsreif werden - und das
gilt auch fiir den Menschen.!2

Vielleicht sollte man in diesem Zusammen-
hang noch auf einen Aspekt hinweisen, der m. E.
zu sehr in den Hintergrund tritt. Wir sehen meist
den maénnlichen Partner als den Nehmenden bzw.
den Wihlenden, also den in jeder Bezichung akti-
ven Partner im Gegensatz zu der Wartenden , sich
immer passiv verhaltenden Frau. Schon im Tier-
reich und selbstredend unter den Affen zichen die
Weibchen besonders "schone" und kriftige Mann-
chen zur Paarung vor, indem sie sich diesen ge-
geniiber besonders erregt zeigen und andere wie-
derum abweisen.!3 Ebenso kann die Ethnographie
manches Beispiel nennen, bei dem die Frauen sehr
wohl die Auswahl des Gatten vomehmen.

Okonomische Arbeitsteilung

Uber die 6konomische Arbeitsteilung beim frithen
Menschen dirfte es kaum Zweifel geben, wobei
nicht iibersehen werden sollte, daB es auch im
Tierreich "Arbeitsteilung”, besser gesagt: Rollen-
verteilung gibt. Aufgrund der oben geschilderten
natiirlichen Voraussetzungen und nach dem Uber-
gang von der reinen Pflanzenkost zur kombinier-
ten Fleisch-Pflanzenkost oblag dem Mann die
Heranschaffung der Fleischnahrung durch Jagd-
methoden, die sich stindig verbesserten, nicht nur
durch "Erfindung" neuer Jagdwaffen, sondem
durch die auf einem Erfahrungsschatz aufgebaute
und immer wieder verbesserte Jagdtaktik. Bemer-
kenswert ist die Beobachtung, daB Schimpansen,
die sich sonst iiberwiegend von Friichten, Pflan-
zen, Insekten, Vogeleiern emahren, auch einmal
junge Huftiere, Meerkatzen und Pavianjunge ja-
gen, diese "Jagd" nur durch Mannchen erfolgt und
die Beute in der Mehrzahl auch von diesen ver-

zehrt wird. Bet den Zwergschimpansen konnte da-
bei beobachtet werden, daB die Weibchen die
fleischfressenden Mannchen besonders umwerben,
um auch in den Besitz dieser Kost zu gelangen.!*
Ahnliches kann auch fiir den frilhen Menschen
vermutet werden.

Vom maénnlichen Jager wurden Kraft und
Ausdauer, Schnelligkeit und Wendigkeit, Zahig-
keit und Mut verlangt, um Jagderfolge zu erzielen.
Jagd war ein Kollektivunternehmen, auch hierbei
gab es keinen Grund fir eine etwaige Dominanz
bestimmter Manner, die nur hinderlich gewesen
wire.!5 Bei der Verteilung der Jagdbeute mag der
Tiichtige und der Hordenfithrer - vielfach wohl
identisch - bevorzugt worden sein. Jedenfalls durf-
te die Jagd zu einer engeren Bindung der Manner
in der Gruppe gefiihrt haben.

Der Frau oblag dagegen die Sammeltitig-
keit, bei der sie gleichfalls Ausdauer besitzen
muBte, aber keine groBe korperliche Kraft beno-
tigte, auch nicht so den Gefahren wie bei emer
Jagd ausgesetzt war. Das Sammeln war gleich-
falls ein Kollektivunternehmen mit anderen Frauen
und Kindem. Ebenso wurden nicht nur die Friich-
te gesammelt, sondemn auch Erfahrungen uber
gunstige Plitze, uber Reifezeiten der Pfanzen usw.
gewonnen.

Hinzu kam bei der Frau selbstverstiandlich
die Tatigkeit am Lagerplatz von dem Zeitpunkt
an, als man im Gegensatz zum Leben in der Af-
fenherde einen Platz hatte, zu dem man immer
wieder oder jedenfalls fur lingere Zeit zurick-
kehrte. Dieser Zeitpunkt dirfte zwangslaufig mit
der erstmaligen Nutzung des Feuers zusammenge-
fallen sein. Schon die uiberwiegende Fleischnah-
rung hatte das sich iber den ganzen Tag erstrek-
kende Sammeln - jedenfalls fiir den Mann - abge-
l6st bzw. das langere Verharren an einem Platz
gefordert.

So war nicht nur eine Arbeitsteilung zwi-
schen den beiden Geschlechtern entstanden, son-
dern auch eine unterschiedliche - etwas modem
ausgedriickt - Arbeitswelt. Dabei sollte man sich,
glaube ich, diese Arbeitsteilung nicht so absolut
und ausnahmslos vorstellen, vielmehr diirfte es ge-
meinsame Unternehmen gegeben haben oder mit
Teilnahme von Frauen bei Jagdziigen und von
Minnemn beim Sammeln zu rechnen gewesen sein.
Vielleicht betonen wir die Versorgung der Klem-
kinder und des Feuers durch die Frauen zu stark.
Das kénnen auch groBere Kinder und die Alten
getan haben. Nach Lawick-Goodall betreuen auch
bei Schimpansen nach dem Tod der Mutter altere



U8}
W
-

F. Schlette
Die Frau im Anthropogeneseprozef und in der frithesten Urgesellschaft

Geschwister die jlingeren, wenn auch leider oft
ohne Erfolg, da die tradierte Erfahrung fehlt, die
es vermutlich beim Menschen gegeben hat (Kurth
1975, 347).

Auch auf dem Gebiet der "sozialen Verer-
bung", der Tradierung, also der Weitergabe von
Erfahrungen und Erkenntnissen an die nachstfol-
gende Generation mag der Frau eine besondere
Bedeutung zugekommen sein, bedingt durch die
engere Mutter-Kind-Beziehungen als die zwischen
Vater und Kind. Ahnliches gilt nebenbei auch fur
Affengemeinschaften. Das bekannte Beispiel von
den Makaken auf der japanischen Insel Koshima,
wo diese die Erfahrung machten, daf3 es besser ist,
die Nahrung (SiiBkartoffeln) im Wasser abzuwa-
schen als nur mit der Hand abzuwischen, zeigt,
daB dieser Erfahrungsschatz nur von den Weib-
chen weitergegeben wurde (nach Narr, 1974,
Anm. 46).

Unterschiede in der Mentalitiit

Arbeitsteilung und unterschiedliche Arbeitswelt
fithren aber zugleich zu unterschiedlicher Mentali-
tat der beiden Geschlechter, oder vielleicht etwas
richtiger ausgedriickt, forderte die ohnehin bereits
durch die Natur der Frau vorhandenen Unterschie-
de auch in der Psyche der Frau. Zu solchen natiir-
lichen Phianomenen, um die sich bald ein grofer
Kreis von mystischen Vorstellungen rankte, muf3
man die Menstruation, besonders die erste (die
Menarche), und die Schwangerschaft mit Wehen,
Niederkunft, Nachgeburt, Komplikationen rech-
nen.!0

Bei der Jagd auf die schnell umd immer
wieder anders reagierenden Tiere wurden die sinn-
lichen und geistigen Fahigkeiten mehr gefordert
und gefordert als beim Sammeln der ruhig daste-
henden Pflanzen. Der Mann beschiftigte sich mit
dem Verhalten der Tiere, die Frau mit dem der
Pflanzen. Jagd erforderte mehr Kommunikation
(durch Laute, Zeichen) als die Sammeltitigkeit.
Die Jagd erforderte Jagdwaffen, und diese muften
aus Stein, Knochen, Hom hergestellt werden, was
Einblicke in das Wesen des Rohstoffes verlangte.
Zur Sammeltatigkeit benétigte man zunachst nur
einen Stock (Withlstock), man sollte aber den
Withl- bzw. Grabstock keinesfalls unterschitzen,
er hat eine ahnlich groBe Bedeutung wie Speer
bzw. Lanze beim Mann (Narr 1974, 311). Bald
kamen irgendwelche Behalter aus Pflanzenfasern
hinzu. So muBte die Frau in diese Materie einzu-
dringen versuchen.

Auch der Kommunikationsstoff war ein un-
terschiedlicher, bzw. man tauschte thn aus: span-
nende Jagdabenteuer des Mannes und interessante
Sammlereriebnisse der Frau. SchlieBlich konnte
das zu unterschiedlicher Gebarden- und Mimik-
sprache fiihren.!” Das Reagieren der gejagten Tie-
re wurde sicherlich lange vor Entstehen der Jagd-
bilder in den altsteinzeitlichen Hohlen durch ent-
sprechende lebhafte bis ungestiime Bewegungen
nachgeahmt. Die Sammeltatigkeit lie sich zwar
nicht so gestalten, aber irgendwie kann man das
Suchen, Sammeln, Pfliicken mimisch und gar tan-
zerisch ausdriicken.

Auch die Sprache des Mannes wird eine an-
dere gewesen sein als die der Frau. Es mag etwas
romantisch klingen, wenn man sagt, daB dem
Mann mehr das kraftvolle Briillen der Tiere oder
das Trommeln einer galoppierenden Herde zusag-
te, dagegen der Frau das Singen der Vogel. Aber
lassen wir solche Spekulationen. !8

Soviel 1aBt sich jedenfalls sagen, dafi die
Arbeitsteilung zu unterschiedlichen Sinnes- und
Geisteshaltungen, zu verschiedener Mentalitit
fihrte. Und dies 1aBt sich dann durch die weitere
Menschheitsgeschichte verfolgen und gibt vielfach
die Erklarung fir das Verhalten der Frau in der
Gesellschaft und thr Wirken in dieser.

Stellung innerhalb der Gemeinschaft

Das Zusammenleben von Mann und Frau bestim-
men sexuelle und 6konomische Gesichtspunkte.
Beide waren durch die erfolgte Arbettsteilung
mehr oder weniger aufeinander angewiesen. Daf}
die Arbeitsteilung zwischen Mann und Frau zu
einem engeren ZusammenschluB in der Gruppe
fuhrte, ist immer wieder betont worden, wobet
auch in diesem Fall die Wurzeln im Tierreich lie-
gen, etwa durch die Schutzfunktion der mannl-
chen Mitglieder. Die sexuelle Begierde, die kor-
perliche Kraft, die dem Mann obliegende Vertei-
digung gegen andere Artgenossen - alles Eigen-
schaften, die bereits im Tierreich ausgebildet -,
dazu die vom Mann herangeschafte Fleischnah-
rung als das nunmehr wichtigste Nahrungsmuttel
bestimmten die Dominanz des Mannes in der
Gruppe. Der Mann war so im allgemeinen der
fithrende Partner. Es wird aber auch Ausnahmen
gegeben haben, wo eine Frau eine aktivere Rolle
in der Gruppe einnahm. Sogar von den Schimpan-
sen wird berichtet, dafl es ausnahmsweise auch
Weibchen als Anfiihrer einer Herde gebe. Immer-
hin nahm die Frau ja eine nicht unbedeutende



358

F. Schlette
Die Frau im Anthropogeneseprozef und in der frithesten Urgesellschaft

wirtschaftliche Stellung ein. Abgesehen von der
Heranschaffung der pflanzlichen Nahrung oblag
ihr die Zubereitung der Nahrung (ob auch der
Fleischnahrung?), die Betreuung des Feuers, die
Versorgung der Kinder, der Alten u. a.

Die Behausung mit der Feuerstelle bildete
den Mittelpunkt des Zusammenlebens, sie wurde
zu einem wichtigen Bindeglied der Gemeinschaft.
Eine weitere bedeutende Bindung ergab sich durch
die Kinder. Auch dem schon im Tierreich bekann-
ten Kontaktbediirfnis des Tierkindes zur Mutter
hatte sich die auf Gegenseitigkeit beruhende
Mutterliebe des Menschen entwickelt. Diese en-
gere Bindung zwischen Mutter und Kind dirfte
auch geblieben sein, als der Zusammenhang zwi-
schen Koitus und Geburt und damit der Anteil des
Vaters am Nachwuchs erkannt worden war.

Zu der Frage der "Ehe"formen gibt es be-
kanntlich sehr unterschiedliche Ansichten. Aber
auch die letzteren Bemerkungen schlieBen - wie
schon oben gesagt - den Zustand einer Promiskui-
tat weitgehend aus und lassen eher einen monoga-
men Zustand vermuten, der doch schon als
"Familie" zu bezeichnen ist. Man muB zwar damit
rechnen, daB solche "Familien" wieder auseinan-
derfielen, sich aber bald neue bildeten. In der Fa-
milie vollzog sich die biologische Reproduktion.
An einer lingeren Bindung war in erster Linie die
Frau interessiert, da ihr jede Paarung mit einem
Mann erwartungsgemiB Beschwemisse (Schwan-
gerschaft, Gebaren, Stillzeit) brachte, so daB sie
sich Hilfe von seiten des Mannes fir die kom-
mende Zeit sichern wollte.

Eine Erkenntnis hat sich irgendwann einmal
sowohl bei der Frau wie dem Mann durchgesetzt,
namlich von der Notwendigkeit und dem Nutzen
von Nachwuchs fiir die eigene Existenz, um Un-
terstiitzung in der stindigen Auseinandersetzung
mit der Natur und vor allem Hilfe im Alter oder
im Zustand der Invaliditit zu besitzen.20 Aus die-
ser Erkenntnis heraus entstand der groBe Komplex
des Fruchtbarkeitskultes, der die Menschheit in
den verschiedensten Formen noch lange begleitete.
Und immer steht dabei zunichst die Frau im Mit-
telpunkt, auch als lingst die Notwendigkeit des
mannlichen Partners erkannt worden ist. Daraus
mutterrrechtliche Strukturen ablesen zu wollen,
diirfte zwar voreilig sein. Aber iber diese miitter-
lichen Verwandtschaftsbeziehungen vollzog sich
letztlich die Entwicklung zur Sippengesellschaft
und zu exogamen Bindungen, ohne deswegen
damit ein Matriarchat postulieren zu wollen. Zu-

treffender ware schon der Begriff der Matn-
linearitit.2!

Bezichen wir den Bereich des Eigentums in
unsere Uberlegungen ein, dann dirfte auch die
Frau ein persénliches Eigentum besessen haben,
und wenn es nur der Wiihlstock, ein messerartiges
Schneidegerit, und spater die Fell- und geflochte-
ne Tasche oder der Schmuck aus Zihnen, Schnek-
kengehausen und bunten Steinen waren 22

Schmuckbediirfnis

Damit kommen wir schlieBlich noch mit wenigen
Worten zu der Frage, ob die Frau ein grofleres
Schmuckbediirfnis besessen hat als der Mann. Zu-
nichst ist zu sagen, daB das Tier ganz allgemein
auf Téne und Farben reagiert, der Mensch wohl
nun viel stirker. Wir deuteten schon an, daB in
ihre sprachliche Kommunikation die Stimmen der
Tiere durch Nachahmung einbezogen worden sein
diirften. Der Mensch ahmte aber nicht nur nach,
sondern gestaltete - etwa den Gesang der Vogel -
weiter aus.23 Adiquates geschah mit dem Farben-
reichtum der Natur. Bunte Blumen, griinende
Zweige, farbige Erden, reizvolle Steine diirften
schon zeitig als Schmuck bzw. zur Kérperbema-
lung gedient haben. Vermutlich galt das fur beide
Geschlechter; die weitere kulturelle Entwicklung
der Menschheit bestitigt das aus vielen Perioden,
nur in der Neuzeit scheint das Schmuckbediirfnis
beim weiblichen Partner stirker entwickelt zu
sein. Beim Mann entsprach das Schmuckbediirfnis
dem - um einen Begriff nunmehr aus dem tieri-
schen Verhalten zu nehmen - "Imponiergehabe”.
Die Frau wollte umgekehrt dem Mann gefallen
und dessen Begehren erhéhen.

Unterstiitzt wurde dieses sexuell begriindete
Schmuckbedurfnis durch entsprechende Koérperbe-
wegungen, d h. durch Tanz. Da wir aus dem Tier-
reich ebenfalls derartige Bewegungsaktivititen
kennen, wird wohl auch der Mensch zeitig zu tin-
zerischen Bewegungen gekommen sein - und hier
diirfte sich dann doch die Frau besonders hervor-
getan haben. Tinze wurden von Gesang und ande-
ren Lauten, durch Hindeklatschen und FuBstamp-
fen, vielleicht durch einfache Larminstrumente be-
gleitet. Diese rhythmischen Bewegungen haben
sich bald nach bestimmten, sich wiederholenden
Regeln vollzogen. Wir kénnen den Tanz als die al-
teste Form einer kinstlerischen Aktivitit ansehen.
Im Tanz traten sich die beiden Geschlechter ge-
wissermaBen arbeitsteilig gegeniiber, Mann und
Frau hatten bestimmte Schrittfiguren zu bieten.




359

F. Schiette
Die Frau im Anthropogeneseprozef und in der frithesten Urgesellschaft

Zusammenfassung

Die Beziehungen der beiden Geschlechter zueinan-
der und die Stellung der Frau in der Gruppenge-
meinschaft haben zwar bestimmte Wurzeln im
Tierreich, aber die entscheidende neue Qualitit
besaB sozialen und 6konomischen Charakter oder
- anders ausgedrickt - lag in der neuen Art der
Auseinandersetzung mit der Natur, die nunmehr
bewuBt erfolgte. Bereits in der Ubergangsphase

Anmerkungen

1 Zu den bedeutendsten Feldforschungen rechnen die
langjdhrigen Beobachtungen bei Schimpansen von
Lawick-Goodall (1971 u.a.). Von den zahlreichen Ar-
beiten zur Nutzung der Erkenntnisse der Verhaltensfor-
schung fiir Fragen der weder archiologisch noch an-
thropologisch faBbaren Bereiche der Menschwerdung
sei aus neuerer Zeit vor allem verwiesen auf Tembrock
(1963/1971, 1976/1982, 1980, 1988 sowie seinen Bei-
trag in diesem Band), Kurth (1975), Eibl-Eibesfeld
(1975), Lorenzen-Schmidt (1975), Vogel (1975 sowie
sein Beitrag in diesem Band.) und Behrens (1976/
1982).

2 Fir die Zeit der Anthropogenese und bis zur Herausbil-
dung des Homo sapiens sapiens bzw. bis zum Beginn
des Jungpaléolithikums ist die Heranziehung der Eth-
nographie in komparativer Weise ohnehin nicht még-
lich, da auch die primitivsten rezenten Menschengrup-
pen erst den jungpaldolithischen "Hoheren Jagern" ent-
sprechen.

3 Zu den Eingriffen gehorten frithzeitig das Wenden des
Fétus, die Embryotomie und die Schnittentbindung. Sie
sind bei den alten Kulturen von Agypten bis Indien, von
Griechenland bis Rom und bei den Azteken belegt.
Falls nicht sowoh] Gebirende wie Kind dabei den Tod
fanden, konnte durch die Embryotomie wenigstens die
Mutter, bei der Schnittentbindung (oft erst bei der im
Sterben liegenden oder bereits toten Mutter ausgeiibt)
wenigstens das Kind gerettet werden. Wieweit diese
Geburtspraktiken bereits in urgeschichtlicher Zeit An-
wendung gefunden haben, ist verstindlicherweise
schwer zu sagen, kann aber vermutet werden (so
Diepgen 1949, 13 f, 189). Aufgrund der zahlreichen
Beispiele aus dem ethnographischen Material - vor
allem besonders von verhaltnisméBig niedrigstehenden
Volkerschaften be-kannt (Buschan 1941, 516ff.) - kann
auf ein hoheres Alter der Embryotomie als der Schnitt-
entbindung geschlossen werden.

4 Das bestitigt auch Rose (1968, 153). Dagegen Kurth
(1974, 351), daB "Kenntnisse iiber den direkten Zusam-

vom Tier zum Menschen wurde die besondere
Stellung der Frau geprigt, die sich auBerlich in
der beginnenden geschlechtlichen Arbeitsteilung
zeigte, aber auch auf ihre Sinnes- und Geistesart
und ihre Verhaltensweise einwirkte. Selbst im
Zeitalter der Emanzipation sind ihr bestimmte
Wesensziige geblieben, die ihre Wurzeln einmal in
der Physis, vor allem als Gebarerin neuen Lebens,
zum anderen aber in der frithen Menschheitsge-
schichte besitzen.

menhang zwischen Koitus und Konzeption... frithzeitig
. voll vorausgesetzt werden kénnen."

5 Man kénnte hier noch auf die Verinderungen im Orga-
nismus des weiblichen Individuums, auf die vermutlich
gegeniiber den tierischen Primaten grofleren Risiken
beim GebarprozeB und andere neu hinzukommende pa-
thologische Erscheinungen hinweisen, so dafl Nemilov
(1925) von der "biologischen Tragodie der Frau" spre-
chen zu miissen glaubte; vgl. dazu Karsajevskaja (1983,
52).

6 Die von Trinkaus aufgrund der morphologischen Merk-
male am Schambein postulierte lange Schwanger-
schaftsdauer von 11-12 Monaten bei der Neandertalerin
kann kaum akzeptiert werden; vgl. BruXek et al. 1988).

7 Oder anders ausgedriickt (nach Tembrock): die infantile
Phase umfafit beim Schimpansen 3 Jahre, beim Men-
schen 6 Jahre, die juvenile Phase 7 bzw. 14 Jahre. Vgl.
auch die anschauliche Tabelle bei Herrmann 1984,
Abb. 32.

8 Kurth (1974, 351) rechnet neben diesen gesellschaftli-
chen Tabus auch damit, "daB die Geburtenfolge der
fruchtbaren Frau hauptsdchlich noch durch physiolo-
gisch wirksame Regulationen auf die natiirliche physi-
sche Leistungstatigkeit des weiblichen Korpers wie die
intensiveren Betreuungspflichten der Mutter fir das
Kleinst- und Kleinkind abgestimmt war". Herrmann
(1984, 107) mochte zur Gewihrleistung der biotischen
Reproduktion einer Australopithecinen-Horde und unter
Beriicksichtigung der niedrigen Lebenserwartung und
damit geringen Feritilitatsdauer (15 Jahre) der Frau mut
einem Geburtenabstand von 2-3 Jahren rechnen, was
ich fast fur zu gering erachte. Bei im Nationalpark ge-
haltenen Schimpansen wurde ein Geburtenabstand von
5-6 Jahren beobachtet. Zu dem zeitlich und regional
sehr unterschiedlichen Menarchealter und der ebenso
unterschiedlichen Fertilitstsdaver vgl. auch Grimm
(1985, 171 ff) und Presl (1988). Danach scheint das
Menarchealter bei Frauen unter ungiinstigen Lebens-



360

F. Schiette
Die Frau im Anthropogeneseprozef und in der friihesten Urgesellschaft

10

11

12

13

14

15

bedingungen (Inuit, Hochpamirgebiet, Kalahariwiiste)
hoher zu liegen, etwa bei 15-18 Jahren. Da in diesen
Fallen auch die Menopause einsetzt, verringert sich da-
mit die Fertilititsdauer, wobei noch in Rechnung zu
setzen ist, daB Menarchealter bekanntlich nicht mit
Konzeptionsfihigkeit gleichzusetzen ist. Uber neue
Moglichkeiten der Fertilitatsschitzungen an urge-
schichtlichen Skelettresten berichtet Ullrich (1988).

Vgl. seinen Beitrag in diesem Band. Eine Ausnahme
nennt Tembrock (ebenfalls in diesem Band), wenn er
bei den Zwergschimpansen von einer Brutpflege auch
durch das Ménnchen spricht.

Offenbleiben muB die Frage, ob die permanente Emp-
fingnisbereitschaft bereits bei der Frau der frithesten
Menschheit ausgebildet war. Nach einer miindlichen
Mitteilung von VICek betrigt sie bei den Inuit nur 5
Monate;, das dirfte dann aber umweltbedingt sein. Auf
der anderen Seite soll es auch bei Primatenweibchen
eine Permanenz geben, so bei den Zwergschimpansen .

Uber die Gruppenstrukturen der Menschenaffen gibt es
sehr unterschiedliche Beobachtungen und somit unter-
schiedliche Theorien zur frihesten und auch frihen
Gesellschaftsstruktur des Menschen, auf die hier nicht
niher eingegangen werden soll. Es sei auf die Ausfith-
rungen von Lorenzen-Schmidt (1975, 53 ff.) und Tem-
brock (1988) verwiesen.

Zur Promiskuitst und Inzestproblematik vgl. besonders
Lorenzen-Schmidt (1975, 55 ff), Behrens (1982,
159f), Drechsel (1988, bes. Anm. 6) und Mohring
(1979). DaB gerade die historisch-materialistische For-
schung lange Zeit die Promiskuitat als die erste Paa-
rungsstruktur vertreten hat bzw. noch vertritt, mag vor
allem durch die Arbeit von Engels (1884) begriindet
sein. Man solte auch Polygamie nicht mit Promiskuitéit
verwechseln bzw. als identisch betrachten.

Hierauf hat schon Darwin (1871) im Rahmen der ge-
schlechtlichen Zuchtwahl hingewiesen (Kap. 8).

Vgl. Vogel in diesem Band. Zur "sexuellen Belohnung"
siehe auch Mohring (1979), Herrmann (1984, 111). Der
aufrechte Gang hat vermutlich auch zu einer anderen
Form des Koitus gefithrt, worauf Adams (1971, 274)
und danach Lorenzen-Schmidt (1975, 57) hingewiesen
haben: statt des koitalen Aufreitens von hinten wandten
sich die Partner nunmehr zu und konnten Zirtlichkeiten
austauschen. Zur Koitushaltung im Paliiolithikum auf
der Grundlage von Hohlenbildern und Plastiken vgl.
Grimm (1987).

Im gleichen Sinn AuBert sich auch Lorenzen-Schmidt
(1975, 54 £).

16

17

18

19

20

21

22

23

Es ist hier nicht der Platz, auf die zahlreichen mysti-
schen Vorstellungen und daraus erwachsenen Brauche
bei entwicklungsgemaB niedrigstehenden Vélkerschaf-
ten einzugehen, wie solche gerade zu diesem Natur-
vorgang weltweit verbreitet waren. Es sei nur auf Bei-
spiele bei Buschan (1941, 480-575) verwiesen. Es sel
nicht ausgeschlossen, daB sich die Frauen und in ge-
wissem MaBe auch die Méanner schon sehr frith Gedan-
ken daritber gemacht haben, was zu bestimmten Zeiten
mit ihnen vorging.

Kurth (1975, 349 f) weist mit Recht auf die Innerva-
tion der Gesichtsmuskulatur bei den Primaten hin, die
der Mimik-"sprache" entgegen kam, die dann noch laut-
lich untermalt werden konnte.

In diesem Zusammenhang halte ich eine Bemerkung
von Tembrock (1988, 400) fiir interessant, daB der enge
Mutter-Kind-Kontakt noch dadurch verstirkt wird, daB
die Frau zeitlebens in der gleichen "kindlichen" hohen
Stimmlage mit den Kindern spricht, da sie als einzige
unter den Primaten keinem echten Stimmwechsel un-
terliegt.

Ehe, Familie u.4. Begriffe mochte man fir diese Zeit in
Anfuhrungszeichen setzen, da mit diesen Begriffen
meist eine institutionelle Einrichtung gemeint sein soll-
te, die es vor Herausbildung fester Verwandtschafts-
strukturen noch nicht gegeben hat.

Uber das bald einsetzende Interesse beider Geschlech-
ter fur Nachwuchs vgl. Drechsel (1988, 149 ff), der
von einer “altruistischen Nachwuchs-, Alten- und
Krankenfirsorge" als einer bedeutenden Erscheinung
im Anthropogeneseprozef spricht.

Aus der groBen Zahl der Arbeiten zur Geschichte der
Familie, die schlieBlich alle auf Bachofen (1861), Mor-
gan (1877) und Engels (1884) zuriickgehen, seien aus
jingerer Zeit genannt: Chlopin (1976, dazu Grimm
1979), Behrens (1976/77), Mohrig (1979, 1980), Guhr
(1980); Hildebrandt (1988) und weitere bereits 0.g.
Arbeiten.

Zur Frage eines personlichen und eines Gemeineigen-
tums und ihren Wurzeln im Tierreich hat sich Behrens
(1982, 163f.) geduBert.

Zum Verhltnis tierische Laute - Sprache - Musik hat
sich Knepler ausfuhrlich gesuBert (1977, vor allem 32
f., 55, 72f.) iber Musik und Tanz mit ihren Wurzeln im
Tierreich auch Stockmann (1991).




F. Schiette
Die Frau im Anthropogeneseprozef und in der frithesten Urgesellschaft

Literatur

ADAMS, F.T., 1971: Der Weg zum Homo sapiens. Frankfurt/M.

BACHOFEN, J.J., 1861: Das Mutterrecht. Stuttgart.

BEHRENS, H., 1976/77: Matriarchat und Patriarchat in der Steinzeit? Acta Praehist. Archaeol. 7/8, 65-71.

BEHRENS, H. & PADBERG, W., 1976: Verhaltensforschung und Urgeschichtsforschung. In: V. Johst (Hrsg.), Biologische
Verhaltensforschung am Menschen, 97-100. Berlin. 2. Aufl. 1982, 155-169.

BRUZEK, 3, DOLEZAL, A. & ZEMKOVA, D., 1988: Hypothetische Ansichten hinsichtlich der Schwangerséhaﬁsdauer
bei Neandertalern. Ethnograph.-Archdol. Z. 29, 416421,

BUSCHAN, G., 1941: Uber Medizinzauber und Heilkunst im Leben der Volker. Berlin.

CHLOPIN, LN., 1976: Ehe und Familie in der Urgesellschaft. Ethnograph.-Archéol. Z. 17, 13-32.

DARWIN, CH., 1871: Die Abstammung des Menschen und die Zuchtwahl in geschlechtlicher Beziehung. Stuttgart.
DIEPGEN, P.,1949: Geschichte der Medizin I. Berlin.

DRECHSEL, P., 1988: Zur Evolution der geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung in der Erscheinungsform der Deszen-
denzorganisation. In: J. Herrmann & J. K6hn (Hrsg.), Familie, Staat und Gesellschafisformation, 146-155. Berlin.

EIBL-EIBESFELD, L, 1975: Stammesgeschichtliche und kulturelle Evolution menschlichen Verhaltens. In: G. Kurth &
L. Eibel-Eibesfeld (Hrsg.), Hominisation und Verhalten, 372-395. Stuttgart.

ENGELS, F., 1884: Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und des Staats. Berlin 1962.

GRIMM, H., 1979: Uber frithe Geschlechtsbeziehungen und “teenager"-Graviditat in ur- und frihgeschichtlichen Popu-
lationen. Ethnograph.-Archdol. Z. 20, 53-60.

GRIMM, H., 1985: Neuere Forschungen zur unteren und oberen Fentilititsgrenze beim Menschen. Biol. Rundschau 23,
171-180.

GRIMM, H., 1987: Zur sexuologischen Deutung mancher Motive der altsteinzeitlichen Hohlenkunst. Ethnograph.-
Archdol. Z. 28, 361- 366.

GUHR, G., 1980: Familie und Gens im Werk von L. H. Morgan. In: F. Schlette (Hrsg.), Entstehung des Menschen und der
menschlichen Gesellschaft, 149-165. Berlin.

HERRMANN, J., 1984: Die Menschwerdung. Berlin.

HILDEBRANDT, H.-J., 1988: Probleme einer Rekonstruktion der Urgeschichte der Familie. In: J. Herrmann & J. K6hn
(Hrsg.), Familie, Staat und Gesellschafisformation, 156-164. Berlin.

KARSAJEVSKAIJA, T.V., 1983: Gesellschafilicher Fortschritt und biosoziale Entwicklung des Menschen. Jena.
KNEPLERR, G., 1977: Geschichte als Weg zum Musikverstandnis. Leipzig.

KURTH, G., 1974: Bevélkerungs- und stammesgeschichtliche Aspekte bevolkerungsbiologisch-demographischer Kriterien.
In: W. Bernhard & A. Kandler (Hrsg.), Bevolkerungsbiologie, 344-372. Stuttgart.

KURTH, G., 1975: Bevtlkerungsbiologie und menschliches Verhalten. In: G. Kurth & I. Eibl-Eibesfeld (Hrsg.),
Hominisation und Verhalten, 340-371. Stuttgart.



362

F. Schiette
Die Frau im Anthropogeneseprozef und in der friithesten Urgesellschaft

LAWICK-GOODALL, J. van, 1971: Wilde Schimpansen. Hamburg.

LORENZEN-SCHMIDT, K.-J., 1975: Sozialverhalten friiher Menschengruppen nach den Befunden und in ethnologischer
und philosphischer Sicht. Bem, Frankfurt/M.

MOHRIG, W., 1979: Biologische Aspekte zum Inzesttabu und zur Evolution der Familie. Ethnograph.-Archéol. Z. 20,
457-474.

MOHRIG, W., 1980: Wie kam der Mensch zur Familie? Leipzig, Jena, Berlin.

MORGAN, L.H., 1877: Ancient society or researches in the lines of human progress from savagery through barbarism to
civilization. New York.

NARR, K.J., 1974: Vom Wesen des Frithmenschen: Halbtier oder Mensch? Saeculum 25, 293-324.

NEMILOV, A.V., 1925: Die biologische Tragédie der Frau. Berlin.

PRESL, J., 1988: Reproduktionsmuster der Jager und Sammler. Ethnograph.-Archdol. Z. 29, 422-425.

ROSE, F.G.G. 1968: Die Familie und die Periodisierung der Urgeschichte. Ethnograph.- Archdol. Z. 9, 148-155.

STOCKMANN, D., 1991: Musikalische und t4nzerische Verhaltensweisen. In: J. Herrmann & H. Ullrich (Hrsg.),
Menschwerdung. Eine Gesamtdarstellung, 464-469. Berlin. ’

TEMBROCK, G., 1963: Grundlagen der Tierpsychologie. Berlin. 3.Aufl. 1971,

TEMBROCK, G., 1976: Verhalten und Evolution. In: V. Johst (Hrsg.), Biologische Verhaltensforschung am Menschen,
1-24, Berlin. 2. Aufl. 1982.

TEMBROCK, G., 1980: Primaten-Soziologie im Evolutionsaspekt. In: F. Schiette (Hrsg.), Entstehung des Menschen und
der menschlichen Gesellschaft, 175-186. Berlin.

TEMBROCK, G., 1988: Ethologische Aspekte der Reproduktion. Ethnograph.-Archaol. Z. 29, 395-400.

ULLRICH, H., 1988: Moglichkeiten und Grenzen von Fertilititsschitzungen an Hand ur- und frihgeschichtlicher Skelett-
serien. Ethnograph.-Archdol. Z. 29, 409415.

VOGEL, Ch., 1975: Soziale Organisationsformen bei catarrhinen Primaten. In: G. Kurth & 1. Eibl-Eibesfeld (Hrsg.),
Hominisation und Verhalten, 159-200. Stuttgart.




	ERAUL_vol62_pp353-362_Schlette



