LA MUSIQUE DANS L'ART RUPESTRE SAHARIEN

Jean-Loic LE QUELLEC™

"Music is given to us with the sole purpose of establishing an order in things, including, and
particularly, the coordination between man and time” (Stravinsky, 1936 : Chronicle of My Life ; London,
Gollanez, p. 83).

SOURCES

Les représentations d'instruments de musique ou de musiciens sont extrémement rares
dans la littérature consacrée a l'art rupestre saharien, et elles n'ont presque jamais retenu
l'attention des chercheurs. A notre connaissance, et sauf oubli involontaire de notre part, seules
quelques lignes au total, sur plusieurs centaines de références dépouillées (articles et livres), ont
été consacrées a ce theme. Elles se trouent en l'occurrence sous la plume de Huard, au sujet d'une
peinture du Tibesti sur laquelle des danseurs a téte d'Antilope "portent aux chevilles des
sphéroides, qui sont probablement des sonnailles”. L'auteur fait remarquer que "nous ne disposons
pas de témoignage direct sur la musique chez les Chasseurs archaiques ; toutefois, les
personnages masqués ou zoomorphes qui dansent en cavalier seul suggérent déja I'importance d'un
art qui prendra volontiers des formes collectives” (HUARD & LECLANT 1980 : 526, et fig. 183, n°
1). Tout en nous défiant de la tentation d'un présupposé évolutionniste -rien moins que prouvé- qui
ferait partir l'art choréique d'une pratique individuelle de chasseurs pour évoluer finalement en
chorégraphies collectives, il nous faut prendre acte de ce fait important : en ce qui concerne la
musique, 1'art rupestre saharien nous fournira surtout des documents indirects, par le biais des
nombreuses scénes de danse qui y sont figurées. En effet, il n'est pas de danse sans musique, que
celle-ci soit chantée par les danseurs eux-mémes, ou qu'elle résulte du frappement ou du
glissement rythmé de leurs pieds sur le sol.

Néanmoins, nous disposons fort heureusement de quelques témoignages directs, certains
d'entre eux étant méme trés démonstratifs, tel ce groupe peint de la période du cheval de Ta-n-
Kebran (Ahaggar) olt I'un des personnages semble bien jouer d'une sorte de luth (fig. 1) qui trouve
un homologue presque exact & Iskawen (Tassili), sur une peinture ocre de méme époque (fig. 2).
L'existence du luth a long manche semble connue depuis la fin du II® millénaire en Babylonie
(MACHABEY 1958 : 63, SCHAEFFNER 1960 : 88) et des instruments de ce type, a caisse
constituée d'une carapace de tortue recouverte d'une peau de gazelle, ont nagueére été découverts
dans les fouilles de Deir el-Medineh (BRUYERE 1937-1939). Des luths a petit corps ovoide et
long manche fretté apparaissent sur des sceaux-cylindres d'époque akkadienne (environ 2334-
2193 av. J.-C.) en Mésopotamie, avant d'étre introduits en Egypte via la Syrie, et de se répandre
largement dans la vallée du Nil a partir de la XVIII® dynastie (vers 1500) (COLLON &
KILMER 1980, BOSSE-GRIFFITHS 1979, 1980, REEVES 1985). Généralement, leurs cordes sont
fixées par de simples ligatures, ce qui semble bien étre le cas sur les rupestres sahariens, autant
que I'on puisse en juger par les renflements arrondis qui terminent les manches d'instruments. A
Ta-n-Kebran, on assiste & une scéne dont les protagonistes sont deux couples, I'un des hommes
jouant le rdle du musicien, pendant que les autres personnages sont peut-étre en train de danser.

Parmi les gravures du Wadi Tukrimin (Djérat, Tassili), un danseur a masque de koudou,
qui porte un anneau de cheville a sa jambe d'appui (fig. 3), semble rythmer son pas a T'aide d'un
instrument rappelant ceux appelés qardgesh au Maroc et kaskas ou shakshakat en Libye
(ANONYME sd.; AL-BUQILA s.d.:7-8).

Au Fezzan, Graziosi (1970, fig. 169) a noté qu'un personnage a bonnet ou coiffure
retombant en avant portait & sa bouche "una specie di corno" que Jelinek (1986 : 138-140) n'a pas
remarquée, mais que Huard et Leclant (1980 : 485) ont reconnue comme trompe:. Malgré I'existence

* Brenessard, F-85540 Saint-Benoist-sur-Mer, France.



de fissures et d'irrégularités dans la roche-support, I'hypothése d'une figuration
d'instrumentiste semble effectivement confirmée par I'examen minutieux des photographies
publiées (fig. 4). 11 est & noter que si, vers 2400 BC, Sumer connaissait des trompes rituelles
métalliques imitant des prototypes en cornes animales, on n'a guere pu documenter l'utilisation

de cet instrument en Egypte qu'a partir du IV siécle avant notre ére : bien qu'une quarantaine de
trompes (dont dix-sept en cornes de Bovinés) enrichies d'or et de pierreries eussent compté dans un
présent fait & Amenhotep IV vers 1400 avant J.-C., cette famille instrumentale ne joua qu'une
part négligeable dans la vie musicale de I'Egypte (MARCUSE 1975). De grandes trompes
taillées dans des défenses d'éléphant sont bien connues en Afrique, notamment au Congo, au
Zaire, au Nigéria et en Sierra Leone (BASSANI 1978, fig. 33-40), mais on chercherait en vain
des homologues a ces instruments dans la littérature consacrée aux rupestres de l'ensemble du sub-
continent saharien. Un "personnage négroide en ocre rouge foncé et pourvu de cornes sphéroides”
(sic) a bien été signalé a Tahouilet par Vervialle (1947 : 243 et fig. 5) mais (a) les relevés de cet
auteur ne sont absolument pas fiables, (b) cette ceuvre est si atypique, dans I'ensemble du site,
qu'on est en droit de soupgonner un faux, et (c) serait-elle authentique et correctement relevée, que
I'instrument lui-méme n'en demeurerait pas moins extrémement douteux. Il serait également tres
aventureux de retenir un autre prétendu "joueur de trompe" peint au Tassili dans le style des Tétes
Rondes (fig. 5, n° 3). En effet, si, pour Huard et Allard-Huard (1978 : 14), "l'influence
égyptienne" supposée le caractériser "demande a étre prouvée”, nous aimerions quant a nous que
fat d'abord prouvée l'authenticité de la trompe elle-méme, qui pourrait bien s'avérer n'étre
qu'une des cornes d'un grand Boviné voisin ou sous-jacent. Il en est de méme pour les "joueurs de
trompe" de Ti-n-Bedjedj (fig.) que Breuil signalait parmi les dessins, pas toujours tres fideles, que
Brenans avait rapportés du Tassili, et & propos desquels il précisait que I'un des personnages
"souffle dans la trompe par le bout; c'est-a-dire que celle-ci est différente de I'olifant négre du
Congo, actionné par cdté comme ceux de I'Age de Bronze nordique” (BREUIL 1954 : 107, fig. 114-
115). Rien n'est moins sir, surtout que des personnages voisins, de méme style, courent ou dansent
en tenant le méme instrument par son extrémité la plus mince, le bout le plus large étant dirigé
vers le bas, dans des scenes o1, pourtant, 'auteur s'oblige a reconnaitre encore des "trompes”
(BREUIL 1954 : fig. 116). Il serait moins utile de discuter plus avant cette "lecture” que de
souligner I'impossibilité de décider de la nature de ces énigmatiques objets sans avoir au moins
soigneusement revu auparavant les peintures originales.

Nous nous heurtons ici & un probleme récurrent dans 'étude des rupestres du Sahara : l1a
fréquente absence de bonnes photographies, ou de relevés absolument fiables. De plus, certaines
oeuvres ont été citées par des auteurs qui n'en ont pas toujours donné de reproductions, ou bien les
ont mal documentées, et I'on ne peut donc étre absolument certain de leur interprétation. C'est
ainsi qu'il nous faut éliminer également la "calebasse contenant de menus débris (...) pour
produire du bruit au cours de la danse” que Bernolles (1966 : 146) avait cru reconnaitre la ou 'abbé
Breuil (1954 : 45) n'avait vu qu'une "sorte de gourde treillagée au bas de la jupe” d'un personnage
de Ti-n-Rasutin.

Bailloud faisait remonter & la fin du premier millénaire avant notre ere des
représentations de joueurs de harpe de I'Ennedi utilisant des appui-téte, deux objets qui, pour
Huard (1968 : 115), sont en provenance de la vallée du Nil. Un autre joueur de harpe, assis sur un
tabouret, et repéré parmi les gravures caballines de I'Ahaggar, a été estimé de 800 avant J.-C.
par DAVIDSON (fig. 5, n° 1). Un homme de Ti-n-Ashigh (Akékis, Libye) semble lui aussi jouer
d'un chordophone, en compagnie d'un possible joueur de tuth assis preés de lui, pour un auditoire
dont la riche parure differe de celle de musiciens (fig. 5, n° 6). Un dernier joueur de chordophone
saharien, assis sur un monopode, se remarque dans un groupe de personnes installées en cercle, sur
une scene collective de Ti-n-Aneuin (Akakas) (fig. 6) ot il est possible que ce musicien soit
accompagné de deux autres instrumentistes. Malheureusement, 'oeuvre est trop endommageée
pour permettre de dire si ce sont bien des danseurs qui figurent en son centre. Rappelons cependant
qu'a Zeban Ona Libanos, en Ethiopie, au moins un personnage joue d'une harpe asymétrique
(GRAZIOSI 1964 : 97, et fig. 5) et que des gravures piquetées du Neguev central montrent
également deux joueurs de harpe asymétrique (ANATI 1955, fig. 3), d'un type connu en
Mésopotamie au III® millénaire avant J.-C. et qui aurait inspiré les harpes apparaissant en
Egypte au moins des la IVe dynastie (2723-2463 B.C.). Les représentations du Neguev
appartiennent au groupe IV local, et sont donc & placer vers les débuts de notre ere, mais des
découvertes récentes ont montré que la présence de l'appui-téte sur des oeuvres sahariennes ne

220




doit pas forcément étre rapportée a des antécédents égyptiens, car elle est maintenant attestée
(ainsi, du reste, que celle du monopode) sur des gravures fezzanaises (Libye) (VAN ALBADA
1990 : 38), appartenant au style ancien local, et pouvant donc remonter a environ 4000 bc
(MUZZOLINI 1992). Quant a décider de la nature exacte des derniers chordophones sahariens
cités (harpes ou lyres ?), cela serait bien téméraire, dans la mesure oii (a) on ne peut connaitre la
disposition des cordes, qui n'y sont pas dessinées, et oi1 (b) on n'est nullement assuré de la présence
d'une caisse de résonnance.

Plusieurs peintures pourraient peut-¢tre représenter des arcs musicaux: d'une part a
Wan Muhuggiag (Akakas), 'homme qui semble en jouer est assis a cOté d'une femme d'aspect
hiératique autour de laquelle dansent (ou courent) cinq autres personnages de méme style (MORI
1960, fig. 44), et d'autre part, a I'Ehi Boru, I'emploi de cet instrument pourrait étre évoqué a
propos d'un personnage assis parmi un groupe ot figurent six danseurs, dont deux femmes et un
homme brandissant un arc (HUARD & LEMASSON 1964, fig. 3, n° 1 en bas a gauche). Les arcs
musicaux sont d'un usage trés répandu en Afrique (MASON 1897) et, certains d'entre eux
ressemblant tout a fait & des armes, la question de leur présence sur les rupestres pourrait étre
posée a chaque fois qu'y apparaissent des arcs tenus de maniére un peu étrange, et dans des
contextes ni guerriers ni cynégétiques. A ce propos, I'on aimerait pouvoir examiner l'original
d'une figuration qui pourrait s'avérer décisive (fig. 10) : en effet, un joueur de claquoirs en pleine
action y fait face & un porteur d'arc sans fleche, dans une situation apparemment musicale... mais
le relevé publié par Mazonowicz (1975 : 130) est-il vraiment fiable ? Le fait que les arcs musicaux
les plus simples ne peuvent pas étre différenciés des armes tenues par des guerriers, chasseurs ou
pasteurs, a été utilisé par Lawergren (1988 : 36) pour conforter la these selon laquelle la musique
serait née des pratiques de chasse.

Une seule gravure, a Niala Doha (Ennedi), est & rapporter avec quelque certitude a la
catégorie des tambours : on y voit un petit percussionniste frappant un tambour double tenu
horizontalement, et situé a droite d'un groupe de grandes femmes a décors corporels (fig. 5, n°® 2).
Un tambour double trés semblable (en barillet, 8 deux peaux) se remarque en Egypte ancienne dés
I'Ancien Empire et I'on y retrouve figurée la méme série de lignes horizontales longitudinales qui
doivent indiquer les liens assujetissant les peaux et assurant leur tension (MARCUSE 1975,
MANNICHE 1973, ZIEGLER 1977, BAUD 1978 : pl. IX-a).

Par ailleurs, sur une peinture de la Cha®aba Ti-Ratimin, entre Kikrass et Djanet
(Tassili), de nombreuses danseuses en position plus ou moins forcée sont entourées par des
personnes assises dont certaines paraissent frapper dans leurs mains. Cette scéne fut signalée
plusieurs fois par Reygasse, d'abord d'aprés un dessin a vue du Lieutenant Brenans, puis suivant
un relevé de Rigal, dont Lhote ne manqua pas de dénoncer I'absence de fiabilité, insistant sur
plusieurs oublis regrettables : "ont été ainsi omis deux personnages qui battent du tambour, en bas
et a gauche de la scene” (LHOTE & COLOMBEL 1979 : 27). Cet auteur corrigea donc ses
prédécesseurs en publiant un relevé de Colombel ol se remarque effectivement trés bien, a gauche,
un personnage assis qui frappe (avec un baton recourbé ?) sur un tambour rappelant le tobl touareg
(v. détail fig. 5, n° 5). Le probléeme est ici que le méme Lhote avait précédemment publié ailleurs
un quatriéeme "relevé”, effectué par ses collaborateurs durant ses missions tassiliennes, et sur
lequel les danseuses sont toujours bien reconnaissables, mais oi1 le "tambour” se présente sous
l'aspect d'une forme en virgule qui ne ressemble en rien a un tel instrument (LHOTE 1969 : fig. 3).
En l'absence d'un bon cliché de I'ensemble, il est donc impossible de retenir cette fresque dans les
inventaires.

S'autorisant apparemment de l'interprétation, souvent citée, d'une peinture de Pahi
(Tanzanie) représentant peut-étre un personnage soufflant dans un aérophone (?) a I'extrémité
duquel "la musique est représentée par une série de petits points qui sortent de l'instrument”,
Anati (1989 : 205, 208) interprete comme idéogramme de bruits ou de sons les ponctuations qu'on
observe parfois au-dessus de personnages aux bras levés, notamment sur des gravures de Seradina,
au Valcamonica. Cela ne nous semble nullement assuré, et il serait probablement imprudent de
"lire" comme aérophone toute ligne partant de la téte d'un personnage et au contact de ses mains
levées. A ce titre, I'on pourrait tout aussi bien voir des "instruments a vent” (?) dans des objets
maintenus par des hommes de Tiout que Vaufrey (1939 : pl. XII) a interprétés quant a lui comme
étant "munis de la houlette coudée des bergers égyptiens”; mais 1'une et l'autre lectures sont
invérifiables.




Enfin, ajoutons que deux personnages d'une célebre peinture de Wan Amil, dans I'Akékis
(fig. 7) ont été diversement commentés : "figures royales se livrant a un échange d'insignes” pour
Mori (1965 : 129), "personnage richement paré (...) recevant 'hommage d'un guerrier” selon
Hugot et Bruggmann (1976 : 76) ou encore "dialogue animé entre deux personnages importants”
selon la lecture d'Anati (1989 : fig. 179), voire "deux figures aux traits européens et habillées de
robes transparentes, paraissant vouloir échanger leurs armes” pour les organisateurs de
I'exposition de Cologne en 1984 (SAHARA 1984 : 234-235, fig. 19) ou, plus simplement,
personnages qui "semblent discuter avec animation” pour Camps (1980 : 311), alors que
I'ethnographie africaine actuelle suggere que cette oeuvre semble bien plus plausiblement
représenter une scéne musicale, au cours de laquelle des batons sont entrechoqués en rythme
(LINDBLOM 1945). Schaeffner (1968 : 54-55) rappelle du reste qu'en Australie, ce sont souvent
deux boomerangs qui sont ainsi utilisés et, effectivement, les deux personnages de Wan Amil
utilisent peut-étre des armes courbes, a moins qu'il ne s'agisse de simples écorces recourbées
comme celles qu'emploient, aux mémes fins, les Kanak de Nouvelle-Calédonie. C'est peut-étre a
un entrechoc similaire que servent encore les objets arrondis (batons ? massues ?) brandis par deux
thérocéphales du Wadi Tekniwen au Messak Settafet (Libye) (fig."8). L'examen de I'ensemble
des thérocéphales a téte de canidé connus dans le sud libyen nous a permis de montrer qu'il s'agit
d'étres mythiques ou divins (LE QUELLEC 1992-b), et leur pratique musicale s'accorderait bien
ici de la valeur numineuse généralement prétée aux instruments de percussion (TUZIN 1984), a
défaut d'un usage cynégétique de la musique.

Rappelons que des joueurs de claquoirs en forme de boomerangs sont figurés sur des objets
(sceau, marqueterie) de la premiere dynastie d'Ur (PFEIFFER 1985 : 8, et fig. 9), et que d'autres
batons entrechoqués apparaissent sur des plaques sumériennes de I'époque pré-sargonique (111¢
millénaire”; ivoires de Kish au Chicago Oriental Institute) tout comme sur des poteries
prédynastiques égyptiennes, ou ils peuvent également prendre la forme de boomerangs décorés
(DUCHESNE-GUILLEMIN 1960 : 354).

REMARQUES

A la recherche d'une "matrice originelle” que 'auteur croit accessible par I'inventaire
et I'étude des arts rupestres du monde entier (des arts, et non de "l'art", préciserons-nous bien pour
notre part), Anati (1989 : 63) affirme que "le langage musical (...) réveéle une matrice dont les
canons sont universels. Pour s'en convaincre, il suffit de constater la diffusion mondiale de
certains instruments tels le rhombe, le porte-voix, le cor, la fliite, le tambour, 'arc musical, les
castagnettes (...). La gamme des sons, comme celle de leurs séquences, les associations et les
superpositions ont une grammaire et une syntaxe qui leur sont propres et qui nous ramenent a la
matrice originelle”.

Méme si I'on peut admettre, avec Blacking (1973 : 109), qu'il est effectivement possible
(ou probable) que "at the level of deep structures in music there are elements that are common to
the human psyche, although they may not appear in the surface structure”, il demeure qu'une
distribution "universelle” de tel ou tel des instruments cités reste a prouver et, en ce qui concerne
les figurations rupestres du Sahara prises dans leur ensemble (recouvrant donc plusieurs
civilisations se succédant sur une durée d'au moins 4000 ans, et nous ayant légué des dizaines de
milliers de témoignages peints ou gravés), nous n‘avons pu trouver que fort peu d'attestations. En
particulier, nous n'avons pu observer ni rhombe, ni flite. Mais il est & parier que cette surprenante
rareté des témoignages graphiques est elle-méme I'indice d'un sens. En effet, on se méprendrait en
supposant que cette quasi-absence produirait un reflet fidéle du contexte social des artistes, alors
qu'elle ne résulte certainement que d'un "filtrage” culturel. L'absence de vie musicale ou, du
moins, une indigence a ce point marquée, contredirait I'ensemble des données ethnographiques
réunies dans toutes les cultures du monde, ol la musique joue un role primordial, quotidien. Nul
doute que ce devait étre aussi le cas chez nos lapicides.

De plus, si I'on remarque que les arts graphiques servirent essentiellement a figurer des
animaux (fiit-ce dans des buts symboliques et non anecdotiques ou descriptifs), on peut supposer
que la représentation imaginaire de 1'animal dut également utiliser, outre des moyens visuels,
des objets et moyens sonores (appeaux, instruments fabriqués avec des éléments animaux,

222




imitations, mimologismes, évocations au cours de récits ou non). Plusieurs remarques s'imposent
alors.

Premierement, l'apparente absence d'une riche tradition musicale dans une société peut
fort bien résulter moins d'un échec a pratiquer cet art, que de la suppression culturelle, consciente
ou non, de capacités musicales innées.

Deuxiemement, de trés nombreuses activités sonores n'ont pratiquement aucune chance
d'étre documentées par des arts graphiques, et restent donc inaccessibles au préhistorien. On
songe bien entendu au chant, mais aussi aux percussions réalisées (presque) sans instrument,
comme dans le cas des "tambours de terre” - oil 'on se contente de frapper le sol avec les mains
(SCHAEFFNER 1968 : pl. VIII, n° 1)- et dans celui oit I'instrument est le corps méme du musicien
(frappements de mains, claquements des doigts ou des lévres, etc). On ne peut pas non plus espérer
trouver de traces graphiques d'instruments si petits qu'ils resteraient invisibles sur des figures de
faible échelle, comme le sont la plupart des peintures : cela serait le cas d'appeaux minuscules,
par exemple, mais aussi d'instruments comme 1'anche-en-ruban (simple herbe tendue entre les
levres) ou du type de la guimbarde zulu (simplement constituée d'une fine baguette transpergant
une mouche vivante).

Troisiémement, & I'examen des gravures illustrant les récits de voyage des explorateurs
et collectionneurs du XVII® siécle, il apparait que des instruments africains comme les trompes ou
les arcs musicaux y sont souvent figurés de fagon non descriptive, et qu'a partir de ces oeuvres, on
ne pourrait ni reconstituer ces objets, ni la maniére d'en jouer. Il s'agit la d'un phénomeéne bien
connu des historiens d'art qui ont eu l'occasion d'observer, par exemple sur les chapiteaux,
modillons et stalles des églises médiévales, ou sur des enluminures et peintures de toute époque,
quantité d'instruments qui n'ont jamais existé que sur ces oeuvres, injouables, en tout ou partie
imaginaires, ou tenus a l'envers. Cela est dG a ce que rares sont les artistes graphiques a étre aussi
musiciens, ou quelque peu attentifs aux techniques d'émission du son. On comprend aisément que le
graphiste ne cherche qu'a rendre une "image" des instruments, sans se soucier de leur
vraisemblance organologique. Si donc un graveur du XVII® siécle a pu se "tromper” a ce point en
figurant telle "trompe" africaine (fig. 11), il convient de s'attendre a trouver des "erreurs”
similaires sur des oeuvres rupestres préhistoriques en général, et sahariennes en particulier, car
leur but n'a probablement jamais été d'apporter aux observateurs des informations
organologiques. Ainsi, ces "erreurs" n'en sont finalement pas, du point de vue de la fonction de
I'oeuvre.

Quatriémement, la musique étant souvent un moyen de créer un langage magique pour
des invocations ou exorcismes (NADEL 1971), - et les officiants de toute religion utilisant des
vétements, masques, ornements, emblémes sacrés et gestes codifiés qui modifient leur apparence
lors des cérémonies tout en contrastant fortement avec leur aspect et maintien quotidiens, - la
voix elle-méme se travestit par déformation du timbre. Qu'on songe alors aux trés nombreux et
indéniables masques visibles sur les rupestres du Sahara. Ils font I'objet de deux interprétations,
selon les auteurs : certains pensent qu'ils résultent principalement de stratagémes cynégétiques
(HUARD & LECLANT 1980), d'autres affirment que leur role symbolique est premier (LE
QUELLEC 1992-a). Dans le premier cas, on rappellera que "la chasse collective a utilisé des
signaux sonores, une de voies qui a pu conduire a la musique par le rythme" (HUARD &
LECLANT 1980 : 526). Dans le second, un comparatisme prudent conduira a la remarque selon
laquelle le masque agit comme un modificateur de voix, donc comme un instrument de musique.

En particulier, cela dut étre tout spécialement le cas d’hommes se masquant a l'aide de
calebasses évidées, selon une pratique largement attestée par l'ethnographie (MAIOLI 1991 :
117, fig. 2), et que les "Tétes Rondes" du Sahara semblent avoir justement utilisée. Lors des
danses, le corps peut étre chargé de sonnailles qui sont parfois visibles sur certaines peintures
(fig. 5, n® 4), mais d'autres bijoux ou éléments de "décor" corporel ont aussi pu jouer un role musical
important, comme les colliers, grelots, bracelets : "leur bruissement n'est que I'aspect sonore du
mouvement dansé, en méme temps que le mouvement lui-méme n'est congu et ressenti qu'en fonction
du bruit qu'il fait naitre" (ROUGET 1960 : 235). Finalement, danse et musique sont indissociables,
corps et instrument ne font plus qu'un, et le danseur masqué lui-méme "n'est plus qu'un instrument
de musique du dieu qui I'a envahi” (SCHNEIDER 1960 : 172).

223



Quant a la chasse, il reste qu'elle se pratique trés souvent a l'aide d'appeaux sonores,
ainsi que I'ont rappelé - notamment & propos de nos rupestres, quelques auteurs tels Paris (1907),
Alain (1950), Bernolles (1966 : 52) ou Huard et Leclant (1980 : 526) qui se prévalurent alors, et
peut-étre a tort, du fameux "renard jouant de la flite" de la plaquette de Hiérakonpolis, tout en
négligeant généralement de se demander a quel curieux type de chasse pouvait bien étre utilisé un
tel déguisement, associé a un tel instrument. Par ailleurs, l'interprétation comme "pantomimes de
chasse" de nombreuses scénes collectives dont on suppose que les acteurs étaient des chasseurs,
incite les commentateurs a interpréter a priori comme arme tout objet énigmatique tenu par les
protagonistes, ou passé a leur ceinture. Mais le caractere cynégétique de ces figurations est
souvent discutable, et I'on pourrait tout aussi bien "lire" ces objets comme des instruments de
musique (dont certains, du reste, peuvent aussi avoir été utilisés lors d'actions de chasse). On
songe 1a aux nombreuses "massues" ou "batons boulés" qui sont communément considérés comme des
masses d'armes (plus rarement comme des "kwés" ou batons a fouir lestés), mais qui pourraient
tout aussi bien représenter des hochets. L'ethnographe connait I'exemple des calebasses du genre
lagenaria, qui prennent naturellement la forme d'une boule prolongée d'un long manche et qui, une
fois séchées, constituent un instrument qu'on secoue pour en agiter les graines (MAIOLI 1991 : 64, et
67, fig. 3). Nombreuses sont donc les "massues boulées” qu'il faudrait revoir a la lueur de ces
réflexions, notamment sur les peintures des Tétes Rondes du Tassili (HUARD & ALLARD-
HUARD 1978 : 19, n°® 1) ou de I'Akakis (MORI 1965 : pl. 65), comme sur d'autres peintures de
diverses périodes de 1'Akakis (MORI 1960 : fig. 48), du Tassili (ALLARD-HUARD 1987 : 186 et
fig. 8, n° 6), du Tibesti (HUARD & LEMASSON 1964 : fig. 6, n° 10) ou de I'Ennedi (BAILLOUD
1964 : 225) et tout comme sur des gravures du Djérat (HUARD & ALLARD 1973 : fig. 4, n° 6), de
Mammanet (LHOTE 1979 : n° 2432) ou de I'Ennedi (HUARD 1957 fig. 4, n° 1). A titre d'exemple,
nous n'illustrerons que deux cas de ce genre de "casse-téte" : d'une part celui de Ghriib dans
I'Akakds (fig. 5, n° 7), et d'autre part celui que tient un personnage de Ti-n-Tazarift, avec un type
de préhension qui correspond mal au maniement d'une telle arme (fig. 9).

Cinquiémement, on sait bien que, dans de nombreuses cultures, certains instruments de
musique ont un statut particulier, et sont voués au secret: ils sont conservés dans des lieux cachés
d'oti ils ne sont sortis qu'a des occasions cérémonielles bien particulieres, et encore prend-on
souvent grand soin de les éloigner de la vue des femmes ou des non-initiés. On ne saurait donc
s'étonner que, sur des oeuvres graphiques produites par des cultures de ce type, des instruments
ainsi taboués ne soient pas représentés. Est-ce alors pur hasard si, parmi les figurations
d'instruments que nous avons inventoriées au Sahara, les plus récentes sont aussi les moins rares,
et sont généralement peintes ? Cela s'accorderait bien du schéma d'une "laicisation” progressive
d'un art rupestre qui, en grande partie symbolique ou référé a des mythes dans ses manifestations
les plus anciennes (gravures archaiques, certaines peintures des Tétes Rondes), parait laisser une
place grandissante a la représentation de scénes anecdotiques aux périodes plus récentes
(particulierement peintures), pour s'éteindre avec les trés "prosaiques” gravures et peintures
caballines et camelines.

Peut-étre convient-il enfin d'accepter ici la contrainte d'un deuil, car jamais aucun art
graphique ne nous transmettra 'écho d'un "son originel”, jamais aucun art préhistorique n‘aidera
a la reconstitution d'une fantasmatique évolution de "la" musique. En effet, et pour reprendre une

"ot

vigoureuse formulation de Blacking, celle-ci "n'est pas une branche de la technologie”; elle ne

saurait en aucun cas étre comparable a "la" science, dans I'histoire de laquelle chaque avancée
est tributaire d'étapes précédentes.

S'ils peuvent occasionnellement nous éclairer sur l'existence en tel lieu, et a telle époque
plus ou moins précise, de tel ou tel type d'instrument, et si, aux périodes les plus récentes, ils nous
laissent parfois entrevoir leur contexte social, les arts rupestres, interrogés sur les questions du
sens et de l'origine, ne nous livrent que leur silence.




BIBLIOGRAPHIE

ALAIN, Dr., 1950
Un appeau magdalénien. Bull. de la Soc. Préhist. Fr. 4:181-192.

AL-BUQILA Bashir Abu-1-Qacem, s.d.
Al-tafsid al-ijtima°i li-fan Murzuq al-Sha°biya. Benghazi : Matabi° al-tawra li-1-
tibi°a wa al-Tawra.

ALLARD-HUARD, L. 1980
Nouvelles gravures rupestres de I'oued Djérat (N. Tassili). Bull. de la Soc. Préhist. Fr.
(77) 8:251-256.

ALLARD-HUARD, L. 1987
Peintures rupestres du Tadrart méridional. Bull. de la Soc. Préhist. Fr. (84) 9:282-288.

ALLARD-HUARD, L. & P. HUARD. 1983
Les gravures rupestres du Sahara et du Nil. II - L'ére pastorale. Le Caire: Editions et
Publications des Peres Jésuites en Egypte (Etudes Scientifiques).

ANATI, E. 1955
Una scena di danza del Negev Centrale. Riv. di Sc. Preist. (X) 1-4:70-75.

ANATI, E. 1989
Les origines de I'art et la formation de I'esprit humain. Paris : Albin-Michel.

ANONYME. s.d.
Al-'Alat al-musiqiyat al-sha®biya. Trablus : Matabi® al-Tawrat al-°Arabiya.

BAILLOUD, L. 1965
Catalogue de l'exposition "Les Fresques du Tchad". Paris, Musée des Arts Décoratifs.

BASSANI, E. 1978
Gli antichi strumenti musicali dell'Africa nera, Dalle antiche fonti cinquecentesche al
"Gabinetto Armonico" del Padre Filippo Bonanni. Padova : Zanibon.

BAUD, M. 1978
Le caractere du dessin en Egypte ancienne. Paris : A. & J. Maisonneuve.

BERNOLLES, J. 1966
Permanence de la parure et du masque africains. Paris : Maisonneuve et Larose.

BLACKING, J. 1971
Man and Music. Times Literary Supplement, nov. 19 : 1444.

225



BLACKING, J. 1973
How Musical is Man ? Seattle / London : University of Washington Press.

BOSSE-GRIFFITHS, K. 1979
Two Lute-players of the Amarna Era. L'Egyptologie en 1979. Axes prioritaires de
recherche. Congr. Internat. des Egyptologues, 2, Grenoble, 10-157sept. 1979, 11:213-217.

BREUIL, H. 1954
Les roches peintes du Tassili n-Ajjer. Actes du Congr. Panafr. de Préhist., Ile Session,
Alger, 1952 : 65-219.

BRUYERE, B. 1937-1939
Les fouilles de Deir el-Medineh. Le Caire, I : 112-116.

CAMPS, G. 1980
Les cultures néolithiques en Afrique. Dans L'Archéologie, culture et civilisations du
passé en France et dans le Monde, Paris : Nathan, 298-332.

COLLON, D. & A.D. KILMER. 1980
The Lute in Ancient Mesopotamia in Music and Civilization. The British Museum
Yearbook 4 : 13-18.

DUCHESNE-GUILLEMIN, M. 1960
La musique en Egypte et en Mésopotamie anciennes. Dans Histoire de la Musique. Paris :
nrf (Encyclopédie de la Pléiade) I : 353-362.

EN-NIHUM, S. 1980
Tarihuna. Libiya min °usir ma qabl al-tarih hatta al-qarn al-sabi® gabl al-milad.
Geneve : Dar al-Atér, 6 vol.

GRAZIOSI, P. 1964
New Discoveries of Rock Paintings in Ethiopia. Antiquity XXXVIII:91-98.

GRAZIOS], P. 1970
Recenti Missioni per lo Studio dell'arte rupestre nel Fezzan. Dans Valcamonica
Symposium, Actes du Symposium International d'Art Préhistorique, Capo di Ponte : ed.
del Centro / U.IS.P.P., 329-343.

HUARD, P. 1957
Nouvelles gravures rupestres du Djado, de I'Afafi et du Tibesti. Bull. de I'Inst. Fr.
d'Afr. N. (XIX) B,1-2 : 184-223.

HUARD, P. 1968
Influences culturelles transmises au Sahara tchadien par le Groupe C de Nubie. Kush
XV : 84-124.

HUARD, P. & L. ALLARD. 1973
Les gravures anciennes de I'Oued Dijerat, Nord Tassili. Libyca XXI : 169-222.

226




HUARD, P. & L. ALLARD-HUARD. 1978
Les peintures rupestres du Sahara et du Nil. Le Caire : Editions et Publications des
Peres Jésuites en Egypte (Etudes Scientifiques).

HUARD, P. & J. LECLANT. 1980
La culture des Chasseurs du Nil et du Sahara. Alger : Mém. du C.R.A.P.E. XXIX.

HUARD, P. & LEMASSON. 1964
Peintures rupestres du Tibesti oriental et méridional. Objets et Mondes(IV) 4:237-262.

HUGOT, H.-]. & M. BRUGGMANN. 1976
Les gens du matin. Sahara, dix mille ans d'art et d'histoire. Paris : La Bibliotheque des
Arts.

JELINEK, J. 1986
Tilizahren, the Key Site of fezzanese Rock Art. Part I - Tilizahren West Galleries.
Anthropologie (Brno) (XXIII) 2:125-165.

LAJOUX, J.-D. 1962
Les merveilles du Tassili n'Ajjer. Paris : Chéne.

LAWERGREN, B. 1988
The Origin of Musical Instruments and Sounds. Anthropos (83) 1-3 : 31-45.

LE QUELLEC, J.-L. 1992-a
Le symbolisme de I'art rupestre du Sahara central. Lille : AN.R.T.

LE QUELLEC, J.-L. 1992-b
Cultural areas and interregional relations : the case of the Egyptian and Libyan
Theriomorphs.

LHOTE, H. 1969
L'écologie du Sahara a travers les peintures rupestres. Alger : Institut de Santé
Publique.

Id. 1973.
A la découverte des fresques du Tassili. Paris : Arthaud.

Id. 1979
Les gravures de 'Oued Mammanet (Nord-Ouest du Massif de 1'Air). Dakar : Les -
Nouvelles Editions Africaines.

Id. & P. COLOMBEL. 1979
Gravures, peintures rupestres et vestiges archéologiques des environs de Djanet
(Tassili-n-Ajjer). Alger : Office du Parc National du Tassili.

227



LINDBLOM, K. 1945
Die Strosstrommel, insbesondere in Afrika. Ethnos I : 17-28.

MACHABEY, A. 1958
L'Antiquité orientale (Sumer et Chaldée, Syrie, Pays des Hittites, Palestine, Egypte,
Egée), dans ]J. CHAILLEY (ed.). 1958. Précis de Musicologie, Paris, P.U.F. : 59-72.

MAIOLI, W. 1991
Sons et musiques, leurs origines. Paris : Flammarion (Bibliotheque des origines).

MANNICHE, L. 1973
Les scénes de musique sur les Talalat du IXe pylone de Karnak Kemi. Rev. de Philol. et
d'Archéol. Egyptiennes et Coptes 21 : 155-164.

MARCUSE, S. 1975
A Survey of Musical Instruments. New York : Harper and Row.

MASON, O.T. 1897
Geographical distribution of the musical bow. American Anthropologist : 377-380.

MAZONOWICZ, D. 1975
Voices of the Stone Age. London : Allen and Unwin.

MORI, F. 1960
Arte Preistorica del Sahara Libico. Roma, Palazzo di Venezia, 16 Marzo - 12 Aprile
1960. Roma : De Luca.

MOR]I, F. 1965
Tadrart-Acacus, Arte rupestre e culture del Sahara preistorico. Torino : Einaudi.

MUZZOLINI, A. 1992
Dating the Earliest Central Saharan Rock Art : Archaeological and Linguistic Data.
Dans The Followers of Horus, Studies Dedicated to Michael Allen Hoffman, R.
Friedman and B. Adams eds. Oxford : Oxbow Books (Oxbow Monograph 20, Egyptian
Studies Association Publication n° 2) :147-154.

NADEL, S.F. 1971
The Origin of Music. Dans Readings in Ethnomusicology, D.P. McAllester ed., New
York : Johnson Reprint Corporation : 281-286.

PARIS, J. 1907
Un document sur I'emploi de la flite comme engin de chasse a I'époque thinite. Revue
Egyptologique (XII) 1-3:1-4.

PFEIFFER, S. 1985
Les instruments de musique de I'Orient ancien. Le Monde de la Bible 37:8-13.

228




REEVES, C.N. 1985
A Lute Player of the Amarna Period. Gottinger Miszellen 87 : 79-82.

ROUGET, G. 1960
La musique d'Afrique Noire. Dans Histoire de la Musique. Paris : nrf (Encyclopédie de
la Pléiade) 1:214-237.

SAHARA. 1984
Sahara, 10000 Jahre zwischen Weide und Wiiste. Koln : Museen der Stadt Koln.

SCHAEFFNER, A. 1960
Genese des instruments de musique. Dans Histoire de la Musique. Paris : nrf
(Encyclopédie de la Pléiade) I : 76-117.

SCHAEFFNER, A. 1968
Origine des instruments de musique. Introduction ethnologique a I'histoire de la
musique instrumentale. Paris / La Haye / New York : Mouton & Cie.

SCHNEIDER, M. 1960.
Le role de la musique dans la mythologie et les rites des civilisations non européennes.
Dans Histoire de la Musique. Paris : nrf (Encyclopédie de la Pléiade) I : 131-214.

SEBE, A. 1991.T
Tikatoutine, 6000 ans d'art rupestre saharien. Vidauban : Alain Sebe.

STRIEDTER, K.-H. 1984.
Felsbilder der Sahara. Miinchen : Prestel Verlag.

TUZIN, D. 1984.
Miraculous Voices : The Auditary Experience of Numinous Objects. Current
Anthropology 25:579-596.

VAN ALBADA, A. & A-M. 1990
Scenes de danse et de chasse sur les rochers du plateau noir en Libye. Archéologia 261 :
31-45.

VAUFREY, R. 1939
L'art rupestre nord-africain. Paris : Archives de I'lnstitut de Paléontologie Humaine
(Mém. 20).

VERVIALLE, M. 1947
Les gravures et les peintures rupestres du Pays Ajjer. Bull. de la Soc. Préhist. Fr. (XLIV)
9:235-252.

ZIEGLER, C. 1977
Tambours conservés au Musée du Louvre. Rev. d'Egyptol. 29:203-214.

229




REMARQUES A PROPOS DES COMMUNICATIONS DE...

A. DEMIRKHANIAN : Le fameux "sorcier” dansant de la grotte des Trois-Freres, d'abord supposé
(par I'abbé Breuil) utiliser un arc-en-bouche, a été ensuite "lu" comme joueur de flite nasale, et W. Maioli
a méme pu ajouter récemment que "la position de la patte du personnage" fait songer & la "technique
utilisée pour jouer de la fliite & embouchure semi-traversiére” en agissant sur I'extrémité inférieure du
tube. Cependant, & une "lecture” aussi précise de cet hapax, s'oppose le fait que le prétendu
instrumentiste ne maintiendrait que par le nez un instrument qui ne ferait que croiser son antérieur droit,
alors que son antérieur gauche n'y touche méme pas... et cela tout en dansant ! Le comparatisme, loin de
suggérer ici "1a" bonne lecture, montre que d'autres interprétations sont possibles, et l'on pourrait
notamment évoquer I'épistaxis provoquée par les danses extatiques, telle que J.-D. Lewis-Williams 1'a
reconnue sur des peintures rupestres sud-africaines de personnages dansant, et du nez desquels partent
des traits signifiant I'écoulement sanguin.

M. DAUVOIS : J'ai été tres intéressé par le récit de Veffet produit par le son des phalanges
sifflantes sur des rennes actuels, mais les Lapons n'ont-ils pas justement coutume de siffler pour ces
animaux ? Ne peut-on rapprocher ces faits d'une tradition répandue dans les bestiaires, et affirmant que
"le éprouve un grand amour pour la musique et aime a entendre jouer les fliites” (Ms du Bestiaire
Ashmole 1511 de la Bodleian Library d'Oxford) ? Elle est déja attestée chez les auteurs de 1'Antiquité, dont
Pline™: "Les cerfs écoutent avec plaisir le chalumeau et le chant des bergers” (H.N., VIII : 50), Aristote : "La
capture des cerfs... se fait 4 'aide de flatistes” (H.A., IX : 5), Elien, - selon lequel on attirait ainsi les cervidés
"dés que le son arrive a leurs oreilles, il les frappe de terreur et les remplit d'effroi, puis ils sont bientot
saisis irrésistible et pur enchantement de la musique, de sorte qu'ils sont si charmés qu'ils en oublient
leurs petits et leurs repaires... et que, peu a peu, ces animaux... sont attirés comme par quelque appel” (De
Nat. An., XII : 46),- et Horapollon, qui préte cette technique aux Egyptiens (Hieroglyphica, I : 91).
L'attirance 1égendaire des cervidés pour les sons de fliite, mise & profit a des fins cynégétiques, se retrouve
au Brésil, mais sous une forme inversée, dans une tradition recueillie par Ademar Vidal, et selon laquelle
de vieux cerfs portent vingt-trois andouillers creux d'o1 le vent arrache avec douceur des sons qui
charment les chasseurs. Flaubert rappelle aussi cette légende dans sa "Tentation de Saint Antoine”, en y
évoquant le "Sadhuzag", grand cerf noir aux "soixante-quatorze andouillers... creux comme des flites”,
desquels le vent du Sud tire des sons irrésistiblement attirants.

C. HOMO-LECHNER : A propos des instruments de Larchant, utilisés pour guérir les simples
d'esprit, il n'est peut-étre pas indifférent de rappeler que, du Xlle au XVe siécles, le mot "fol” - qui a donné
notre "fou”, et provenant d'un *bhol- indo-européen exprimant l'idée de "souffler”,- désigne a la fois une
personne atteinte de troubles mentaux, et un soufflet. Deés lors, s'étonnera-t-on d'apprendre que le
légendaire compagnon de saint Mathurin de Larchant, fameux guérisseur de la folie qu'imploraient les
pelerins, n'était autre que le mystérieux saint Pipe ? Le nom de ce saint, inconnu des hagiographes, est
aussi celui du tuyau (latin pipa) alors que le mot "pipeau” a pris, au XVI® siecle, la place de "pipe"” au sens
de "flite champétre”... Dans le cadre de la pensée médiévale, I'usage d'aérophones, pour régulariser la
circulation des souffles dont le trouble cause la folie, n'est décidément pas pour surprendre.

R. MEYLAN : En entendant les sons que Monsieur Meylan parvient a tirer d'un simple os
tubulaire sans trous, comment ne pas songer au motif du "singing bone" extrémement répandu dans les
traditions orales eurasiatiques, de la Bretagne a I'Inde et au Japon, et fréquemment associé au motif
mythique shamanique du "missing bone" (cf. contes-types 720, 780) ? On peut rappeler que l'une des
caractéristiques essentielles du shamanisme est de considérer la maladie comme résultant de
l'introduction de corps étrangers dans I'organisme du malade, sous forme de petits objets que le shaman
aspire directement avec la bouche, soit a l'aide d'un tuyau en os. C'est également a l'aide d'un tel tuyau
que le shaman aspire I'ame du patient, et la purifie avant de l'insuffler a nouveau dans le corps. Il est donc
intéressant de noter que, chez les Amérindiens du Nord, ces tuyaux sont en général des os d'aigle, oiseau
divin associé au tonnerre et a I'éclair, et que le son produit par les sifflets fabriqués dans ces os est réputé
avoir un grand pouvoir guérison. La remarque selon laquelle T'organologie d'un instrument ne permet
aucunement de déduire avec certitude une technique instrumentale est d'une grande importance dans le
cas des "fliites” préhistoriques. En effet, on ne saurait étre trop prudent, car I'ethnographie actuelle nous a
fait connaitre des instruments d'apparence tout a fait semblable, mais qui sont ici joués comme flate
oblique, et 1a comme trompe. C'est le cas du "nar" du Rajasthan et du "bans" du Madhya Pradesh, tous
deux se présentant sous l'aspect d'un simple tube a quatre trous, mais le premier constituant la présence
la plus orientale de la grande famille du "ney" arabo-persan, et le second (tirant son nom du bambou
"vamsa" comme le "ney" tient le sien du nom persan du roseau), étant une véritable trompe "a anches
bilabiales” (v. G. DOURNON, Une fliite qui trompe. Paralléle entre deux aérophones indiens, Cahiers de
Musique Traditionnelle, 2:13-32).




1 - Groupe de Ta-n-Kebran (Ahaggar) : couple et femme tenant un luthiste par le bras ; peinture

ocre de la période du cheval (d'apres STRIEDTER 1984 : 167-168).

231



2 - Joueur de luth d'Iskawen (Tassili); peinture ocre de la période du cheval (d'aprés SEBE 1991).




3 - Danseur masqué du Wadi Tukrimin, utilisant des crotales (Djérat, Tassili) ; gravure piquetée,
de patine totale (d'apres ALLARD-HUARD 1980, fig. 3, n° 3). '

233




4 - Joueur de trompe de Tel-Isaghen, gravure & patine totale; la forme particuliere du bonnet est
peut-étre a rapprocher des "toupets” typiques des peintures du groupe de Wan Amil - Theren -
Tahilahi (relevé d'apres une photo de JELINEK 1986 : 138-140).

234




22

o
.
%)

/l
2 //

7

5 - n° 1 : Harpiste de 'Ahaggar, peinture de la période du Cheval (d'aprés HUARD &
ALLARD-HUARD 1978, fig. 31, n° 2). -n°® 2: Percussionniste de Niala Doha (Ennedi); gravure
(d'apres ALLARD-HUARD & HUARD 1983, fig. 34, et 35, n° 8). -n° 3 : "Joueur de trompe" (??) du
Tassili, peinture des Tétes Rondes (d'aprés LHOTE 1973 : 212-F). -n° 4 : Danseur de Séfar, a
grosse téte ronde cornue (masque?), en position déséquilibrée, I'une de ses jambes étant pourvue de
volumineuses sonnailles. -n° 5 : Danseuse et possible joueur de tobl (?), détail d'une scéne
collective & nombreux personnages; peinture ocre de la Cha°aba Ti-Ratimin (d'aprés LHOTE &
COLOMBEL 1979:26). -n° 6 : Scéne musicale de Ti-n-Ashigh; peinture (d'aprés MORI 1960, fig.
50). -n° 7 : Porteur de "massue” (?) de Ghrab (Akakis); peinture des Tétes Rondes (d'aprés MORI
1965, pl. 65).

235




6 - Sceéne collective avec
fig. 43).

musiciens, de Ti-n-Aneuin; peinture ocre (d'aprés EN-NIHUM 1980, I :

236




RN /)

. Ry A
/M—.. - :.’I,u&
N 7

\Av”\\‘ -~ |:/..[.

.

%
QL
pu
Qo
<

peinture du Bovidien final (d

4

) frappant des batons

1 (Akakis

mi

7 - Personnages de Wan A

MORI 1965).

237




"

s
»
1l

Y
e ly
5

8 - Rhinocéros et Thérocéphales maniant des batons, au Wadi Tekniwen (Messak Settafet,
Libye); gravure du style archaique local (relevé LE QUELLEC).

238



9 - Personnage des peintures du Style des Tétes Rondes de Ti-n-Tazrift, maniant un baton et un
possible hochet, généralement interprété comme masse d'arme(?) (d'apres SEBE 1991).



10 - Personnages cornus (masqués?) dont 1'un joue des claquoirs et I'autre semble manier un arc
musical (?); peinture du Tassili non localisée précisément (d'apres MAZONOWICZ 1975:130).

240




11 - Gravure extraite de la relation de voyage de G. Merolla da Sorento : Breve e succinta
relazione del viaggo nel regno di Congo nell' Africa Meridionale, Napoli, 1692, p. 113, pl. XIL

241




12 - n° 1 : Ti-n-Bedjedj (Tassili), "grand joueur d'olifant en action” selon l'interprétation, par
I'abbé Breuil, du relevé (effectué par Brenans) d'une peinture rouge brun uni moucheté. - n°2: Ti-
n-Bedjedj, “joueur de trompe" et "hommes & trompes", peintures en "rouge uni” de méme
provenance. - n° 3 : Ti-n-Bedjedj, grande frise de personnages "en rouge uni", et "esprit" central en
jaune; selon I'abbé Breuil, les personnages "semblent porter des trompes”, lecture paraissant
douteuse a cause du type de préhension utilisé, et certaines des "trompes" ressemblant plutot a

des armes courbes.




	ERAUL_vol61_pp219-242_LeQuellec



