s CONCLUSION

La difficulté du débat sur ’origine de la sépulture collective tient sans doute a la définition
méme du concept. Intuitivement, la sépulture collective est d’abord une tombe, ¢’est-a-dire un lieu
spécialement aménagé pour recevoir des morts. Le fait que des corps y soient amenés
successivement, indiqué par le terme « collectif », marque seulement I’opposition aux tombes,
individuelles ou non, emplies en un seul temps. Aussi, le débat se résume-t-il souvent a déterminer
quand, comment et pourquoi, certaines populations sont passées de tombes individuelles a des

caveaux réguliérement réinvestis.

La définition de la sépulture collective fut d’abord empirique, basée sur des observations.
Mais le concept porte également le poids de I’histoire. Au XIX¢ siécle, Cartailhac et Riviére durent
batailler pour faire admettre que nos lointains ancétres s’étaient déja préoccupés de leurs défunts.
La reconnaissance d’aménagements strictement destinés aux morts était alors la seule preuve ob-
jective de la « religiosité » de ’homme préhistorique. Dans ses développements ultérieurs,

I’archéologie de la mort resta essentiellement celle de la sépulture.

Ce faisant, la tombe collective fut, et est encore, fréquemment pergue comme une forme
évolutive de I’inhumation individuelle ou multiple. En effet, les plus anciennes sépultures
préhistoriques n’ont souvent regu qu’un seul corps, parfois plusieurs, mais tous inhumés au méme
moment. L’étalement des ensevelissements dans le temps, a ’intérieur d’un méme caveau, est un
phénoméne relativement tardif, dont on ne pergoit le développement supra-régional que dans le

courant du 5¢ millénaire avant notre ére.

Aujourd’hui, aprés plusieurs décennies de travaux de terrain, la documentation acquise est
suffisante et I’aptitude des sociétés d’avant I’écriture a élaborer et a exprimer des mythes et des
croyances ne fait plus question. Les grottes ornées et I’art mobilier, autant que les multiples tombes

mises au jour, ont permis d’acquérir quelques convictions a ce propos.

L’archéologie de la mort peut enfin s’attacher a d’autres problémes qu’a ceux de la recon-
naissance et de I’étude des sépultures au sens strict du terme. On se souvient, par exemple, qu’au
Paléolithique il est plus de restes humains épars récoltés lors des fouilles que de corps exhumés de
sépultures formelles. Ces restes témoignent-ils d’activités rituelles et, dans I’affirmative, ces
derniéres peuvent-elles encore étre pergues, malgré des histoires taphonomiques certainement

complexes ?

Les travaux d’Herbert Ullrich, de Frangoise Le Mort, d’Henri Duday, de Dominique Gambier
ou de Claude Masset sont, en la matiére, & marquer d’une pierre blanche. Ces chercheurs ont
donné a ces débris de squelettes une valeur informative qui dépasse ce qu’on pouvait naguére

imaginer. On ose maintenant prétendre, avec une certaine assurance, que le recours a la sépulture

111




n’est pas la seule maniére possible de traiter les morts. L’ethnographie nous ayant appris cette

lecon depuis longtemps, on aurait pu s’en douter.

Le parcours de la documentation, depuis les dges les plus anciens, permet de distinguer
deux grandes catégories de traitements des morts. Certaines civilisations se sont appliquées a
conserver les corps dans le meilleur état possible. D’autres, au contraire, ont intégré leurs morts a
des processus dynamiques, ne leur octroyant que rarement ce qu’il est convenu d’appeler le repos
éternel. En d’autres termes, il y a ceux qui ont rompu le contact avec les cadavres, quel que soit le
respect ou le réle dévolu aux disparus, et ceux qui ont conservé des liens matériels avec leurs

morts, ne montrant moins d’égards envers leurs ancétres que selon quelques préjugés contemporains.

Les squelettes intacts ne se rencontrent, assez naturellement, que dans des sépultures. Par
contre, les corps manipulés se retrouvent dans des lieux plus variés, tantdt abandonnés dans des
dépotoirs, tantot déposés plut6t qu’inhumés dans des tombes qui restent accessibles. Hors de ces
catégories, il est bien d’autres fagons de traiter les morts, mais celles-ci échappent a ’archéologie :
corps confiés au flot des riviéres, aux branches des arbres ou a la brousse, cendres dispersées a

tous vents.

Les deux approches du cadavre, I’une statique, I’autre dynamique, ne se distinguent pas par
de simples nuances. C’est le rapport des vivants aux morts qui est ici en cause. Tenter de conserver
I’intégrité du corps des défunts et refuser ainsi de connaitre les étapes de la métamorphose des
cadavres n’impliquent certainement pas la méme vision du monde que manipuler des reliques et
visiter la chambre des morts. Décharnements, inhumations secondaires ou prélévements d’os

appellent dans I’imaginaire d’autres connotations que I’inhumation immédiate et définitive.

L’archéologie ne peut expliquer pourquoi les uns conservent les corps intacts, tandis que les
autres en observent ou en accentuent la dislocation. Les anthropologues ont d’ailleurs montré
qu’il était vain de vouloir créer une relation bijective entre les faits observés et I’interprétation a
leur donner. Le cannibalisme, dont les vestiges éventuels prennent partout le méme aspect, fut
pratiqué dans plusieurs régions du globe. Mais les Tupinamba du Brésil ingérent les corps de leurs
ennemis, les Fatakala des iles Salomon mangent leurs défunts pour les protéger des esprits
maléfiques (Thomas 1980 : 160-161).

Quoi qu’il en soit, latombe individuelle primaire assure I’ intégrité des squelettes. La sépulture
collective de la Préhistoire occidentale, au contraire, thétre de nombreuses manipulations post-
inhumatoires, ressortit  une autre mentalité : le cadavre y est un assemblage d’objets dont on peut

défaire les associations.

C’est donc plut6t du c6té des manipulateurs de cadavres qu’on devrait chercher I’origine de
la tombe collective néolithique. Le rapprochement de celle-ci et de la tombe individuelle parait
suscité avant tout par la notion de sépulture. On a peut-étre considéré un peu vite que le débat

tournait autour de 1’opposition binaire présence / absence de sépulture formelle. Il semble

112




aujourd’hui que le couple traitement statique / traitement dynamique joue un réle aussi important.

Au demeurant, la sépulture formelle peut accueillir tout uniment les deux pratiques.

Du Paléolithique supérieur récent a la fin du Néolithique, I’Occident fut toujours tenté par
les manipulations de corps et, sous cet angle, s’opposa systématiquement aux civilisations plus
orientales. Au Magdalénien, il fut rarement question de sépultures formelles. Les restes humains
étaient plut6t abandonnés, en marge des sites d’habitat, parfois associés a des aires détritiques. En
méme temps, cette civilisation semblait manifester une prédilection pour la récupération des cranes.
Ceux-ci étaient dépecés, découpés et manipulés avant leur abandon. En outre, le rassemblement
des morts ni’était pas étranger a la période, sans qu’on puisse interpréter la valeur de ce constat :
corps abandonnés au hasard des retours sur les mémes lieux, sans liens particuliers entre les

dépouilles, ou collection d’objets sciemment constituée ?

Au cours du Mésolithique occidental, les pratiques funéraires sont trés diversifiées :
incinérations, inhumations individuelles, tombes collectives —révélées par la grotte Margaux—,
débris humains erratiques dans des zones détritiques, nécropoles, .... Mais la manipulation des
corps, y compris dans les sépultures formelles, et les apports successifs de plusieurs dépouilles en
un méme lieu se rencontrent réguliérement, tout au long de la période. Les sépultures sont devenues
plus nombreuses qu’auparavant et sont parfois groupées en nécropoles, mais cet accent mis sur le

caractére formel des lieux d’ensevelissement ne modifie pas I’esprit du traitement des morts.

Les gestes funéraires du Néolithique occidental ne se démarquent guere de ce qui se passait
dans ’ensemble du Mésolithique atlantique. La nouveauté tient surtout a la monumentalité des
tombes. Ni les changements climatiques, ni les mutations parfois profondes des modes économiques
n’ont donc entamé une fagon de traiter les morts, qui se maintint pendant prés de quatorze

millénaires.

Toutefois, cette continuité des rites funéraires de la Préhistoire occidentale n’implique pas
I’absence de changements. Du Magdalénien au Néolithique, ’homogénéité relative des gestes
funéraires s’accompagne de transformations du dispositif sépulcral. Les Magdaléniens furent peu
enclins a construire des tombeaux pour leurs morts. Leur nomadisme n’est pas en cause dans ce
choix : les grottes ornées montrent que les sociétés les plus mobiles sont capables d’entretenir

quelque monument.

Avec la fin des temps glaciaires, le monde change et ’homme revoit sa place dans la nature.
Tandis que I’art se fait discret, les morts acquiérent plus de visibilité. Des os sont encore abandonnés
en marge des campements, mais les sépultures se multiplient, les tombes collectives apparaissent,
des nécropoles se constituent. Enfin, I’adoption en Occident d’une économie néolithique entraine
une nouvelle restructuration sociale qui dote les morts d’un poids supplémentaire. Les tombes

deviennent gigantesques; I’art est & nouveau présent, régulieérement en contexte funéraire.

La sépulture de la grotte Margaux ne représente donc pas I’origine potentielle des tombes

113



collectives du Néolithique moyen-récent. Mais il importe de reconnaitre que les diverses « inven-
tions » de pareils aménagements pour les morts reparaissent toujours dans des milieux qui
privilégient la manipulation des cadavres. L’anachronisme des tombes collectives du Mésolithique
ancien ne serait donc qu’illusion, comme la recherche d’antécédents aux mégalithes n’est que
vaine recherche. D’un c6té comme de I’autre, il en va apparemment d’originalités propres aux
périodes concernées, mais qui s’inscrivent dans des traditions dont la pérsistance s’observe sur le
tres long terme. Les proximités flagrantes qu’entretiennent les sépultures collectives du Mésolithique
et celles du Néolithique moyen-récent ne sont pas pures coincidences. Il s’agit, cependant, de ne
pas assimiler ces convergences a une continuité étroite. Le débat se place au niveau d’une méme
conception pérenne des relations entre vivants et morts, non sur celui du maintien d’une forme

particuliére de caveaux.

114



	ERAUL_vol59_pp111-114
	ERAUL_vol59_pp115-120

