] . CHAPITRE VI
LE PHENOMENE DE LA GROTTE IGNATIEVSKAIA

Tout d'abord, nous voudrions présenter les caractéristiques du milieu naturel de
cette époque ou la grotte Ignatievskaia a été le sanctuaire fréquenté par les hommes
primitifs.

A en juger d'apres les datations Cj4 (cf. Annexe 1), c'était il y a presque 13000 ans
ce qui coincide a 1'horizon polairo-ouralien du pleistocéne tardif analogue au sartan de la
Sibérie de I'Ouest (le stade de niapan) et correspond a la glaciation ostachkovo de
I'Europe de 1'Ouest.

En nous appuyant sur les faits palynologiques (cf. Annexe 8), nous pouvons parler
avec certitude de la dominance de la végétation de steppes avec prépondérance des
associations de carex, de graminées et d'herbes diverses. La végétation était trés opprimée,
ce qui s'explique par le climat froid et sec dans les conditions des paysages périglaciaux.
A en juger d'aprés les matériaux de la grotte Ignatievskaia et d'une série de coupes de la
région préouralienne de Bachkirie, il y avait ici des zones de cénoses forestiéres isolées
avec le pin, le bouleau et, plus rarement, le larix et I'épicéa.

L'analyse des restes osseux des mammifeéres menus a donné les résultats
témoignant de la confusion des espéces des rongeurs des déserts et des semi-déserts avec
les espéces de la toundra, aussi que d'un nombre insignifiant des rongeurs de la zone
forestiére (cf. Annexe 5). Cette confusion détermine "la desharmonie” de la faune typique
de la zone périglaciaile avec le climat assez rigoureux. Or, les données palynologiques et
micropaléonthologiques témoignent des conditions dures de l'habitation des hommes a
1'époque de l'utilisation de la grotte Ignatievskaia pour l'exécution des rites.

Quant a la faune, on observe une série d'espéces chassées: le cheval, le renne, le
bison, la saiga et, probablement, certaines autres especes, puisque les hommes pouvaient
chasser en dehors du biotope de la grotte Ignatievskaia (cf. Annexe 6). En ce qui concerne
les données obtenues aprés l'analyse des restes osseux des poissons, il est a remarquer
l'absence des espéces destinées pour la péche, donc, de la péche elle-méme (cf. Annexe
7). Les espéces des poissons témoignent incontestablement du caractére particulier de la
riviéere Sim dans la région de la grotte: elle coule au pied des montagnes (ce qui
correspond bien aux données paléonthologiques et palynologiques).

D'ailleurs, malgré le climat rigoureux de 'Oural du Sud, le milieu naturel était
assez acceptable pour I'habitation des gens.

On a déja mentionné que la grotte Ignatievskaia était un objet archéologique
complexe. Nous avons essayé de représenter différents éléments de la structure
archéologique qui était, au fond, unie (on en exclu les matériaux de I'Age de Bronze et des
époques plus avancées) pour reconstituer les événements de 1'époque paléolithique. Mais
avec cela, il faut prendre en considération les conditions particuliéres des sanctuaires de
grottes et de la grotte Ignatievskaia, en particulier. Une fois appliqués sur la paroi, la
figure, ou bien, le négatif de 1'éclatement détaché sont restés dans leur position initiale ce
qui était trés important, parce que seule l'analyse spatiale des vestiges des activités
artistiques et rituelles donnait la possibilité de concevoir la structure du sanctuaire ancien.
D'aprés Laming-Emépraire, tous les "critéres de contenu” des sources archéologiques se
divisent en 2 groupes. Le premier groupe est lié avec le contexte de I'objet d'étude, le

89




second groupe est déterminé par le sens (196, p. 40). Ce sont les premiers faits, ceux du
caractére contextuel, qui sont les plus importants pour nous. Aprés la fin des travaux nous
pouvons parler avec certitude de 3 éléments autonomes du contexte archéologique du
sanctuaire de la grotte Ignatievskaia.

Premiérement, ce sont les figures rupestres exécutées en ocre et en peinture noire
qui se subdivisent en 2 groupes indépendants: les figures de la Grande Salle et les figures
de la Salle Eloignée.

Deuxiémement, ce sont les négatifs des éclatements concentrés dans les secteurs
éloignés de la grotte, en général, dans la Galerie Sud et dans la Ille Impasse Nord.
Troisiémement, ce sont les couches culturelles qui peuvent aussi se diviser en 2 groupes:
les couches de fréquentation de la Grande Salle, de la Galerie Sud et de la Galerie
Principale et la couche culturelle de la Grotte d'Entrée et du Passage Bas.

Les figures de la Grande Salle et de la Salle Eloignée se différencient d'aprés une
série de traits pertinents. Il est assez raisonnable d'en tirer la conclusion de leurs statuts
différents du point de vue du sens et, par conséquent, de leurs roles différents dans le
systéme du fonctionnement du sanctuaire. Cela est li¢ avec l'uniformité de la disposition
des symboles dans la grotte en tant que sanctuaire uni. Il est a noter que grice a sa
morphologie et tout d'abord, a l'originalité de la Salle Eloignée avec deux entrées, la grotte
Ignatievskaia représentait un modéle "idéal" pour la réalisation complete du cycle des rites
du caractére desquels nous parlerons plus bas. En ce qui concerne les éclatements, nous
pouvons remarquer encore une fois leur localisation dans la Grande Salle ou la plupart des
compositions sont, évidemment, liées 4 la chasse. Donc, cette combinaison peut étre
intentionnelle.

Parfois les différences entre les sanctuaires de grotte sont déterminées non
seulement par la période de l'existance ou bien, par l'appartenance au différents groupes
paléolithiques, mais aussi par les idées concrétes réalisées dans tel on tel sanctuaire.

Dans la Grande Salle de la grotte Ignatievskaia on observe une sorte de culte de
pierre faisant partie du cycle plus grand des actions rituelles exécutées dans le sanctuaire.

Les couches culturelles de la Grande Salle, de la Galerie Sud et de la Galerie
Principale et celles de la Grotte d'Entrée et du Passage Bas se différencient fort ce qui est
lié, avant tout, avec le caractére de leur formation. La conservation des restes culturels est
déterminée par la variabilit¢ ou bien, la stabilité de la sédimentation des formations
friables dans différents secteurs de la grotte. La situation dans la Salle Eloignée differe
fort de celle de la Grande Salle - les variations géologiques dans cette dernic¢re sont
beaucoup moins intenses. Quant a la Salle Eloignée, on observe ici le tube incliné par
lequel les matiéres argileuses y pénétrent sans cesse; dans la partie nord de la grotte on
voit les blocs grossiers couvrant le fond fort incliné. Donc, il est fort douteux que la
couche culturelle se soit formée dans ces conditions.

Certes, la situation la plus stable liée avec l'accumulation lente des depdts friables
et par conséquent, la meilleure conservation de la couche culturelle est présentée dans la
Grande Salle et dans la partie adjacente de la Galerie Principale. Nous prétendons que
c'est ici qu'on pourra faire les découvertes les plus originales dévoilant le contexte du
sanctuaire.

Les couches culturelles de la Grotte d'Entrée et du Passage Bas ont été fort
perturbées. Le plancher du Passage Bas a été creusé dans l'ancienneté (aussi qu'a la
période assez récente) pour qu'il soit plus accessible.

90




C'est la caractéristique de la couche culturelle de la Grande Salle qui est surtout
importante, puisque grice a ces données nous pourrions rapprocher dans le temps, avec
assez de certitude, trois "réalités archéologiques" (les peintures, les négatifs des
éclatements et la couche culturelle elle-méme) en essayant de restituer sur cette base les
rites exécutés dans cet endroit.

Nous voudrions encore une fois mettre en relief le fait suivant: la couche culturelle
de la Grande Salle n'est pas liée avec l'habitation des hommes primitifs, mais avec les
fonctions du sanctuaire. Nous pouvons affirmer, a plus forte raison, que cette couche a le
statut autonome et la nommer "la couche culturelle de fréquentation”.

Grice a la stabilité de la couche culturelle (il s'agit des précipitations, aussi bien
que de I'humidité et de la température), on peut bien l'interpéter de maniéres différentes.
Nous tenons 2 attirer l'attention au phénomene tres important. Les coupes des fouilles I-111
de la Grande Salle, aussi que les parois des creux naturels du Couloir Principal et du
Couloir Sud montrent la présence d'une couche bien prononcée du mondmilch dont
'épaisseur atteint parfois 2 ou 3 cm. Cette couche se situe au - dessous de la couche
piétinée contemporaine et de la couche mince d'argile épaisse de 1 ou 2 cm, parfois - de 4
cm. On sait bien que la formation de mondmilch dans les grottes se produit dans le cas de
forte humidité; probablement, il est lié avec le pluvial a la fin du pleistocéne ou bien, au
début ou au milieu de I'holocéne. A foute évidence, il a apparu a la période d'allerdd (il y a
11800 ans) ou bien, a la période d'atlanticum - au début du subboréal (il y a 7,2 - 4,5
milliers d'années) (Volkova et al., 1989, p. 90-95). Il est a noter que c'est la crolte de
calcite couvrant la plupart des peintures de la Grande Salle qui représente l'analogie du
mondmilch. .

La présence du mondmilch est trés importante pour la conservation de la couche
culturelle. Le mondmilch recouvre la couche culturelle en favorisant sa conservation.
Quant aux détériorations plus récentes, elles peuvent étre révélées grace a I'observation de
cette couche intermédiaire bien prononcée.

La couche culturelle de fréquentation nous apporte beaucoup de possibilités de
tirer l'information sur la grotte. Actuellement, l'étape initiale de I'étude de la grotte est
terminée (dans la Grande Salle on a fouillé a peu prés 9 m’ ce qui faisait 1,5% du total de
la superficie convenable pour les fouilles). Cependant, nous pouvons déja non seulement
déterminer la période du fonctionnement du sanctuaire, mais aussi essayer de révéler le
lien du sanctuaire avec certains monuments archéologiques sur la base de l'inventaire
lithique (les fragments de l'ocre et l'ocre éparpillée, les artefacts, les charbons de bois
découverts dans un horizon stratigraphique). A notre avis, il est trés important que la
couche culturelle de fréquentation de la Grande Salle et les couches culturelles du Passage
Bas et de la Grotte d'Entrée se rapportent a la méme période et au méme cycle des actions
rituelles (bien que chaque couche soit liée a telle ou telle partie de ce cycle), malgré leur
différence d'aprés les indices principaux. Dans le Passage Bas et dans la Grotte d'Entrée
on exécutait, sans doute, les nucléi et on les débitait, parce que dans cet endroit il faisait
assez clair, tandis que la Grande Salle représentait l'endroit ou l'on apportait les objets
lithiques achevés. Il est bien remarquable que dans la grotte Ignatievskaia, aussi que dans
la grotte Lascaux - sanctuaire le plus célébre du Paléolithique tardif étudié sous tous les
aspects par les savants frangais (Lascaux inconnu, 1979, p.87-120) - on ait découvert les
lames a bord émoussé. A Lascaux on a recueilli 403 objets lithiques dont 354 avaient subi




le fagonnage secondaire ou bien, portaient les traces d'utilisation. Parmi ces piéces, les
lames a dos (70 ex.) occupent une place a part (chez nous, elles sont nommées "les lames
a bord émoussé”). D'aprés J.Allain, la plupart de ces lames ont été utilisées comme les
objets emmanchés dont les manches en bois ne sont pas conservées. Il est fort probable
que les lames de la grotte Ignatievskaia aient été utilisées de méme manicre. Cette
hypothése est confirmée par le fait suivant: dans le Puits de la grotte Lascaux on a trouvé
beaucoup de lames & bord émoussé situées & cOté des pointes osseuses des sagaies.
Probablement, les pointes des sagaies ont été nécessaires pour les rites exécutés dans les
sanctuaires de grotte puisque l'inventaire lithique des deux grotte était plutdt rituel que
fonctionnel. Il est & noter que le signe lancéolé (la pointe de la sagaie, de la fleche) est un
des signes les plus répandus des compositions de la grotte. En général, parmi l'inventaire
lithique de Lascaux on voit prédominer les mémes groupes principaux d'outils que dans la
collection de la grotte Ignatievskaia (les grattoirs, les burins). Dans la grotte Lascaux ces
outils ont été principalement utilisés pour le travail du bois.

Nous voudrions nous attarder dans les détails d'un point trés important qu'on
appelle "l'état de compression” de la couche culturelle (Medvédev, 1983). Apres le
processus de "l'archéologisation”, lorsque l'artefact se trouve dans la couche culturelle
(dans le cas de la peinture - lorsqu'elle perd sa signification symbolique et mythologique
et la grotte ne représente plus le sanctuaire), on voit la succession rompue et les traditions
supprimées. Les restes matériels impérissables de l'ancienneté, apres leur disposition.
subissent l'influence de plusieurs facteurs. Nous avons déja dit que la différence des
conditions de l'accumulation des formations friables dans la Salle Eloignée et dans la
Grande Salle avait déterminé l'absence des couches culturelles, dans un cas, et la
conservation de la couche culturelle de fréquentation presque intacte (I'état primitif). dans
l'autre cas. '

Quant aux peintures pariétales de la Grande Salle, elles ont été détériorées sous
I'influence de la fréquentation de la grotte a la période récente par multitude de gens ce qui
amenait a la dégradation de la croite calcaire et de plusieurs peintures; a toute évidence.
nous ne pouvons observer qu'une partie insignifiante de toutes les figures de la Grande
Salle.

Aprés avoir apprécier les facteurs transformant la couche culturelle, les peintures,
les sépultures etc., nous voudrions les diviser en deux groupes. Le premier groupe a trait
au processus de l'accumulation des restes archéologiques lui-méme. Cela est li¢, tout
d'abord, avec les habitations de longue durée (les habitats) (Sérgine, 1987) ou l'on peut
observer la restruction de I'habitat, la transformation de sa disposition, aussi bien qu'avec
les sanctuaires de grotte, puisque, a cause de 1'évolution de la tradition, chaque secteur de
la grotte peut étre utilisé différemment aux périodes différentes. Quant aux peintures. on
observe souvent les palimpsestes, les gravures et les peintures en ocre qui ont subi la
réfection. Tout cela crée l'effet de "compression", grice aux activités humaines
concentrées dans un endroit.

Au cours de l'investigation des stations de courte durée on observe la situation tout
a fait différente. La reconstruction réalisée dans les fouilles de la station Tomskaia
(Kachtchenko, 1961) en est un bon exemple. Dans cet endroit on a trouvé les restes du
mammouth autour duquel les hommes primitifs s'étaient arrétés autrefois. En outre, on a
interprété les matériaux du monument Chikaevka II (Pétrine, Smirnov., 1975). en




restituant les événement du Paléolithique. Dans cet endroit on a découvert les restes de
deux mammouths qui, & toute évidence, n'avaient pas été tués par les hommes. De toute
facon, on les avait débités dans une période trés courte. Donc, le facteur temporaire limite
les possibilités de reconstruction. D'ailleurs, il existe les monuments paléolithiques (par
exemple, l'atelier de long terme destiné a la production des nucléi qui a existé pendant une
période assez longue) qui peuvent étre reconstruits sans difficultés.

Le second groupe de facteurs dont dépend la source archéologique est li€ avec les
phénomeénes naturels qui sont, d'habitude, destructifs. Cependant, ils peuvent contribuer
parfois a la conservation des restes archéologiques. Sans nous attarder dans les détails de
ces facteurs qui sont trés variés (géologiques, biologiques etc.), nous tenons a mentionner
le fait de la bonne conservation des sanctuaires de grotte ce qui est confirmé par tous les
archéologues étudiant les grottes avec les peintures rupestres.

En ce qui conserne la structure archéologique de la grotte Ignatievskaia, elle se
compose de quatre éléments: a) les peintures exécutées en ocre rouge et noire; b) les
négatifs des éclatements réalisés a partir des parois de la grotte; c) la couche culturelle de
fréquentation dans la Grande Salle et dans le Couloir Principal; d) la couche culturelle
dans la Grotte d'Entrée et dans le Passage Bas.

Tous ces éléments sont bien localisés a l'intérieur de la grotte. Il y a tres peu de
monuments de grotte ou I'on peut observer les choses pareilles, donc, il est possible de
reconstituer certains événements qui y ont eu lieu.

Bien sir, c'est la couche culturelle de fréquentation qui est la plus importante; elle
témoigne de 'unité chronologique et fonctionnelle de tous les composants archéologiques
apparus dans cet endroit & I'issue du fonctionnement du sanctuaire.

En envisageant le phénoméne du sanctuaire paléolithique de la grotte
Ignatievskaia, nous voudrions aborder le probléme peu étudié du Paléolithique de I'Oural
qui est trés important pour les investigations. La plupart des archéologues ont remarqué
qu'il y avait trés peu de monuments paléolithiques a I'Oural et qu'il était trés difficile de
juger, sur leur base, de la période et des voies du peuplement de ce pays montagneux
original séparant deux continents - I'Europe et I'Asie, aussi bien que de I'appartenance des
cultures du Paléolithique tardif de 1'Oural 4 la tradition sibérienne (Talitski, 1940, p. 140;
Bader, 1960, p. 83-96), ou bien, & la tradition culturelle de la province européenne
(Formozov, 1977, p.168; Kanivets, 1976, fig. 15, 2-4).

Les derniers temps, certains archéologues, tels que O.N. Bader, sont enclins a
accepter I'hypothése sur l'indépendance des cultures du Paléolithique supérieur de 1'Oural
(cf. Chtcherbakova, 1986, p.24). Bien que les complexes paléolithiques étudiés soient, en
effet, trés peu nombreux, nous avons quelques idées sur les principes essentiels de
l'investigation du Paléolithique de I'Oural.

Ce sont le monument Urta-Tubé (Missovaia) situé sur la cote du lac Karabalakti de
'Oural du Sud (Matiouchine, Bader, 1973, p.135-142; Tseitline, 1975, p.27-31) et les
gisements assez indécis situés sur la cote du réservoir d'eau Kamski - Ganitchata I, II,
Sloudka, Elniki II ('ancienne vallée de la riviére Silva), aussi que la VI° couche culturelle
de la grotte Bolchoi Gloukhoi dans la vallée de la riviere Tchoussovaia (Pavlov, 1988, p.
5-7) qui peuvent étre attribués au Paléolithique ancien ou, plutét, a la période
acheuléenne.

93




Le monument de Missovaia est le plus célébre parmi les autres monuments. Nous
voudrions présenter les conditions géologiques du gisement de la couche culturelle du
monument. Il est tout a fait évident que les formations recouvrant les restes culturels ne
permettent pas de voir tous les aspects stratigraphiques. D'aprés S.M.Tseitline, les couches
inférieures sont vieilles de 50-75000 ans (la glaciation Kalininskoié¢) (1975, p.31).
Cependant, il nous semble que le monument soit beaucoup plus ancien. L'analyse techno-
morphologique de l'outillage lithique permet de l'attribuer a la période prémoustérienne.

D'aprés J.Pavlov, c'est le monument Elniki II qui est le plus ancien de tous les
monuments ouraliens connus du début du Paléolithique. On a découvert ici, a co6té des
restes osseux de 1'éléphant trogontérien, deux objets lithiques: le chopping et 1'éclat. Si
I'on prend en considération la biostratigraphie de ce gisement, on pourrait attribuer Elniki
II "a la premiére moitié du pleistocéne moyen, probablement, a la période interglaciaire
likhvinski" (Pavlov, 1982, p.7).

Les monuments du Paléolithique ancien Ganitchata I et II ont beaucoup de traits
communs dans la morphologie des artefacts et dans la technologie de leur production. Les
conditions géologiques du monument Ganitchata II peuvent étre interprétées
différemment, les dépots donnent toute une série de datations dés le début du pleistocéne
moyen jusqu'au début du pleistocéne tardif. Les indices techno-industriels principaux
consistent en suivant: le pourcentage des déchets de production est assez grand, on
observe les nucléi de différents types de débitage (les nucléi bifaciaux radiaux,
orthogonaux; les nucléi plans d'éclatement parallele; peut-€tre, a en juger d'aprés la
présence des éclatements triangulaires, les nucléi Lévallois; en outre, on observe le
débitage par segments), l'outillage est présenté par les chopping et les grattoirs simples.
Les matiéres premiéres sont présentées par la quartzite et le grés en forme de galets assez
petits.

La découverte de la couche culturelle dans la grotte Bolchoi Gloukhoi VI a joué un
role extrément important. Cette couche a été datée, sur la base des observations
paléomicrothériologiques, du pleistocéne moyen (la glaciation de Dniepr). A c6té des os
des animaux gros et menus, on a trouvé dans cette grotte cinq objets en microquartzite, y
compris un chopper. Ces piéces ressemblent a celles de Ganitchata I et II.

En nous appuyant sur les données disponibles, nous devons reconnaitre que le
territoire de 1'Oural a été déja peuplé au début du pleistocéne moyen, peut-étre méme aux
périodes plus anciennes.

Les premiéres découvertes peuvent étre rapprochées des industries largement
répandues, y compris celles des territoires de I'Europe et de I'Asie.

En ce qui concerne le complexe acheuléen plus récent de la station Missovaia, il
en est de méme, a notre avis. C'est la présence des bifaces et le débitage Lévallois qui sont
les plus remarquables pour cette station ce qui la rapproche des monuments acheuléens de
I'Europe (Gladiline, Sitlivi, 1990). 11 est a noter que le développement des cultures avec
les traditions lévalloisiennes bien prononcées peut étre enregistré a 'époque plus récente.
Il s'agit toujours du complexe moustérien de la station Missovaia, aussi bien que des
collectes a la station Goli Kamien (la Pierre Nue) (Pétrine, Sérikov, 1988), de l'inventaire
lithique du monument du Moustérien tardif Bogdanovka situé sur le fleuve Oural (les
recherches ont été effectuées par V.N. Chirokov en 1989-1990), de la grotte Smélovskaia

94




(Bader, 1971) et des matériaux des monuments du haut Oural (Pétrine, 1985) qui se
rapportent déja, a toute évidence, a la période initiale du Paléolithique tardif.

Quant au Paléolithique tardif, on observe la grande hétérogénéité des monuments,
aussi bien que des collections de 'outillage lithique. A vrai dire, c'est seulement la station
Talitski qui représente, parmi les monuments du Paléolithique tardif, la couche culturelle
bien prononcée, les objets utilitaires et les objets lithiques signifiants. Dans tous les autres
endroits, surtout-dans les grottes, nous n'observons que les vestiges des visites
épisodiques. Voila les chiffres présentant les objets recueillis dans ces endroits:
Bouranovskaia - 3 ex., Klioutchévaia - 6 tx., Kotchkari I - 2 ex. (le Mésolithique?),
Smélovskaia II - 53 ex., la grotte de Kamennoié Koltso - 10 ex., Gamazi - Tach
(Ignatievskaia) - 10 ex., Mouradimovskaia - 16 ex., Kouliourttamak - 9 ex., la grotte Oust
- Tyrlianski - 1 ex., le ressaut Ourtazimovski - 3 ex., la grotte Kazirbakovskaia - 3 ex., la
grotte Medvejia - 1500 ex., la grotte Tchanvenski (Bliznetsova) - plus de 300 ex.,
Stolbovoi - 200 ex. environ, la grotte Chyitanskaia - 10 ex., la grotte Bézimianni - 2 ex., la
grotte Zotinski I - 12 ex.

En prenant en considération ces matériaux, aussi bien que les données li€es aux
monuments en plein air (le gisement Gornovskoié et certains autres), T.J. Chtcherbakova
croit qu'on peut diviser les monuments de la pente ouest des Monts Oural en deux
groupes.

L'industrie lithique de la station Talitski peut étre nommée "échantillon” du
premier groupe. Ce groupe comprend les restes culturels de la grotte Stolbovoi. La grotte
Medvejia peut étre aussi rapprochée de ce groupe.

Quant au second groupe, il englobe la grotte Bliznetsova et la grotte de Kamennoié
Koltso, aussi que Gornovo et, probablement, la station Bizovaia. Les monuments de la
pente est des Monts Oural représentent un groupe autonome. Ce sont les grottes Zotinski I
et Bézimianni (Chtcherbakova, 1986).

En envisageant les problémes du Paléolithique tardif de 1'Oural, Y.A.Pavlov a
distingué deux groupes chronologiques de monuments. Le premier groupe comprend la
station Talitski, les grottes Stolbovoi et Bliznetsova, Zaozérié, les couches III-V de Ia
grotte Bolchoi Gloukhoi, la grotte Medvéjia, Bizovaia, Ganitchata III. Ces grottes ont €té
utilisées il y a 30-20 000 ans. Dans ce groupe on peut mettre en relief 2 types de
I'évolution culturelle. Le premier type comprend la station Talitski, la grotte Stolbovoi, la
grotte Medvéjia, probablement (mais assez douteux), les gisements détériorés Ganitchata
I11, Dratchevo et la V¢ couche de la grotte Bolchoi Gloukhoi. Le second type englobe les
monuments Bizovaia et Zaozérié. Les matériaux de la grotte Bliznetsova sont sans pareils.

Le second groupe chronologique est attribuable a la fin de la période glaciaire. Ce
sont la station Gornaia Talitsa, la II° couche de la grotte Bolchoi Gloukhot, les gisements
Riazanovski Log et Oust-Gromatoukha qui font partie de ce groupe. Il existre une rupture
chronologique considérable entre le premier et le deuxiéme groupes.

Cependant, l'inventaire lithique de la station Gornaia Talitsa peut étre considéré
comme la méme ligne évolutive que l'industrie de la station Talitski ou bien, que la
variante de la culture du Paléolithique tardif présentée a la maniere de 1'Oural Moyen
(P.Y. Pavlov, 1988, p.15-19).

En comparant les interprétations de T.J. Chtcherbakova et de P.Y.Pavlov, on
observe une certaine disparité entre ces deux schémas. Ce fait peut étre expliqué par

95




l'insuffisance des matiéres découvertes dans les gisements qui ne donnent pas la
possibilité de révéler, d'une maniere réfléchie, les cultures ou bien, les lignes évolutives
du Paléolithique tardif de I'Oural. Peut-étre, a-t-on besoin de nouvelles études qui nous
aideront a résoudre, avec succes, les problémes du Paléolithique ouralien. En général, les
cultures paléolithiques de I'Oural sont caractérisées par I'évolution autochtone. Quant au
Paléolithique tardif, on voit apparaitre ici beaucoup de nouveaux phénomenes culturels
dont I'échantillon peut étre trouvé parmi les matériaux de la station Talitski. Il s'agit,
évidemment, de la ligne évolutive autochtone dont les origines reposent dans le passé.
Cette ligne s'est achevée dans le Paléolithique tardif étant présenté d'une maniere la plus
manifeste 4 la station Gornaia Talitsa. D'une part, l'inventaire lithique de la grotte
Ignatievskaia peut étre rapproché des collections des monuments de ce type - 1a et d'autre
part, il représente le phénomeéne tout 4 fait indépendant, aussi que les artefacts de la grotte
Kapovaia.

Le sanctuaire de la grotte Ignatievskaia existait il y a presque 13 000 ans. A 1'Oural
il y a trés peu de témoins de cette période-la et pour I'analyse comparative de la collection
des piéces lithiques de la grotte Ignatievskaia il faudra s'appuyer sur les matériaux des
territoires limitrophes.

A T'ouest, c'est la zone Kostenkovsko-Borchevski. Il faut prendre en considération
l'indication de A.N.Rogatchev sur la ressemblance des objets lithiques de Kostenki XV et
de l'inventaire du gisement Talitski (1957, fig. 12, 13, 19-31) et celle de P.P. Efimenko
sur la similitude des matériaux du gisement Talitski et des gisements Borchevo II et
Gontsi (1953, p. 563).

Les observations de A.A. Formozov faites aprés la comparaison des objets du
gisement Talitski (une plaque de schiste aux rayures rouges et une cote de mammouth aux
incisions transversales) avec les objets des gisements est-européens Borchevo II, Gontsi
etc. (1977, p.107-108) représentent aussi un grand intérét. L'idée sur la grande
ressemblance des témoins du Paléolithique supérieur des contreforts ouest de 1'Oural et
des témoins est - européens, d'aprés les matériaux que nous avons a notre disposition,
semble plus persuasive que la supposition sur le caractere "sibérien" du Paléolithique
ouralien. D'ailleurs, l'existence méme de la peinture pariétale a I'Oural, dans les grottes
Ignatievskaia et Kapovaia témoigne incontestablement des liens culturels avec 1'Occident.

Il existe encore un aspect intéressant. Sans doute, l'art figuratif de la grotte
Ignatievskaia était un des composants de la culture spirituelle étroitement liée avec la
culture matérielle bien développée. On sait qu'en France, a coté de la peinture de grotte
voyante, on a découvert les belles sculptures (I'art mobilier) et les armes de chasse a la
décoration trés riche (les pointes). Cette "triade” détermine, sous beaucoup de rapports,
notre perception du Paléolithique tardif de I'Europe de I'Ouest.

Si l'on considére les matériaux du Paléolithique tardif de I'Oural de ce point de
vue, on verra des phénoménes analogues. L'dge paléolithique de la peinture pariétale des
grottes ouraliennes c'est un fait indiscutable. Quant a l'art mobilier, certains échantillons
de cet art sont présentés parmi les matériaux du gisement Talitski (dont nous avons parlé
plus haut): un petit complexe expressif des piéces en os a €té trouvé dans la grotte
Bézimianni (Bader, Pétrine, 1978). L'abondance des artefacts dans cet endroit témoigne de
l'existence de la tradition bien développée du travail de l'os. C'est une figurine en os
exécutée au style de la sculpture plate qui est la plus remarquable. En Europe de I'Est, ce

96




sont les sculptures plates de Sunguiri, tout d'abord, une figurine de cheval, qui sont les
plus proches de la sculpture ouralienne, du point de vue stylistique (Bader, 1961, fog. 60).

Il est a noter que la figurine féminine trouvée a4 Hennesdorf (Bosinski, 1969),
d'aprés la maniére hypertrophiée de la représentation des fesses, ressemble un peu a la
petite sculpture de la grotte Bézimianni.

On peut supposer qu'au cours de l'étude du Paléolithique tardif de I'Oural, la
collection d'objets de I'art mobilier devienne plus grande. En nous adressant a la troisieme
partie de la "triade"; nous voudrions envisager la collection "des pi¢ces en os de Chiguir"
qui étonnent par la perfection et 1'élégance des formes et de la décoration (Tolmatchev,
1914). Elle a été recueillie a la tourbiére de Chiguir, prés de Ekaterinbourg, a I'Oural
Moyen. Les objets les plus expressifs de cette collection sont, certainement, les pointes de
sagaies et les dagues. Depuis longtemps, on prétendait que ces piéces étaient datées, au
moins, de 1'époque mésolithique. Cependant, dans le gisement Tchernoozérié en Sibérie
de 1'Ouest (Pétrine, Sosnovkine, 1976, p. 30-37) et dans la grotte Chaitanski & 'Oural du
Nord (Pétrine, 1987a, p. 63-86) on a découvert les analogies évidentes de certaines pieces
de la collection de Chiguir. La datation Ci4 de Tchernoozéri€ 11 donne 14500+500 (I'MH-
622)" et pour la couche paléolithique de la grotte Chaitanski ol l'on a trouvé une pointe de
sagaie - 14485+65 (CO AH-2212). Ces dates correspondent a la période du
fonctionnement du sanctuaire dans la grotte Ignatievskaia.

La présence dans l'archéologie du Paléolithique tardif de 1'Oural de la méme
"triade" que sur le lointain littoral Atlantique de I'Europe fait penser a la cadence
historique commune qui déterminait la voie du développement de toutes les cultures du
Paléolithique supérieur formant un seul espace culturel de I'Europe.

Tous les chercheurs étudiant le Paléolithique tardif de 1'Europe sont persuadés que
la vie spirituelle et la conception du monde des hommes du Paléolithique tardif sont unies.
malgré la diversité des cultures matérielles et les différences chronologiques et
territoriales. Cette hypothése assez raisonable est confirmée par l'analyse sémantique et
mythologique des compositions de la grotte Ignatievskaia. L.-R. Nougier a prouvé que
c'est la mythologie et non, pas la réligion qui avait ét¢ un des composants essentiels (peut-
étre, le composant principal) de la culture spirituelle de 'nomme du Paléolithique (L.-R.
Nougier, 1966). Actuellement, il y a peu de chercheurs qui doutent que l'art paléolithique
réfléte les sujets et les idées de la mythologie primitive. Tout d'abord, cela concerne la
peinture des sanctuaires de grotte qui incarne les thémes principaux des mythes de cette
époque - 13 d'une maniére la plus compléte. Cette conclusion a été faite par les plus grands
connaisseurs de la peinture de grotte: Annette Laming-Empéraire et André Leroi-
Gourhan. Ils croyaient que l'art paléolithique réflétait le syst¢éme de mythologie bien formé
qui avait dominé sur le territoire de I'Europe au cours de 20000 ans, a partir de
I'Aurignacien jusqu'a la glaciation, il y a 10800 ans. Plus tard, les mythes étaient répandus
dans plusieurs régions du globe terrestre, certains ont existé méme jusqu'au XIX, XX
siecle (chez les peuples de I'Asie, de 1'Afrique, de I'Amérique et de I'Australie). Quant a
I'Europe, on voit plus tard y apparaitre une nouvelle mythologie (par exemple, les mythes
de la Gréce Antique).

Cependant, les caractéristiques qualitatives de la sociét¢ propres au Paléolithique
tardif de I'Europe n'ont réapparu & aucune autre époque. G.Osborne et, plus tard,

* Cf. annexe.

97




A.P.Okladnikov croyaient que les peintres primitifs (tout d'abord, les créateurs de la
peinture de grotte) avaient été "les Grecs" du Paléolithique, qu'ils avaient touché a la
perfection absolue dans leurs oeuvres (Okladnikov, 1967, p.127).

En envisageant le probléme de la mythologie en tant que systéme qui explique
l'existence du monde environnant, il faut prendre en considération le fait suivant: la
pensée scientifique et la pensée "primitive" existent d'apres les mémes lois. De notre point
de vue, cette idée a été trés bien exprimée par K. Lévy-Strauss: "La logique de la mentalité
mythologique est aussi inflexible que la logique positive. En réalité, elle différe trés peu
de celle-ci. La différence consiste plutdt dans la nature méme des phénomeénes qui sont
soumis a l'analyse logique que dans la qualité des opérations logiques. D'ailleurs, on sait
depuis longtemps qu'un objet en fer n'est pas "plus bon" qu'un objet en pierre parce qu'il
est "mieux fait". Tous les deux sont bien faits, ils sont fait de la méme maniére mais le fer
- c'est une chose et la pierre - c'est une autre. Un jour, nous pourrons, peut-étre,
comprendre que dans la mentalit¢ mythologique existe la méme logique que dans la
mentalité scientifique et la pensée humaine était toujours également "bonne". Le progrés
(s1 nous pouvons encore utiliser ce terme) ne s'est pas produit dans la mentalité, mais dans
l'univers ou vivait 'humanité qui possédait toujours l'entendement et qui avait affaire aux
nouveaux phénomenes au cours de l'histoire" (Lévy-Strauss, 1983, p.206-207).

Cependant, il faut reconnaitre que dans l'évolution de 1'humanité la perception
"mythologique" de l'univers liée avec le processus de devenir de I'homme n'a existé que
pendant une période limitée.

Donc, elle posséde les traits qui sont propres seulement a cette période - la. Tout
d'abord, c'est la recherche de "l'origine”, de la période ou le chaos s'est transformé en
cosmos (univers). M.Eliadé croit que les notions de "l'univers" et du "mythe" sont
analogues et l'archétype de la conduite de I'homme trouve sa réalisation, tout d'abord, dans
la manifestation sacrale (1987, p. 18, 30).

I existe encore une différence considérable entre la pensée scientifique
contemporaine et la perception mythologique: il s'agit de differentes approches au
probléme du temps. Pour la perception mythologique de la réalité, le temps est discret; de
temps en temps, il reprend son origine, sa source et le retour vers les temps
mythologiques, les temps "primitifs" renouvelle toutes les forces, attribue de la nouveauté
a la vie. De ce fait on peut tirer encore une conclusion trés importante: la vie (la réalité)
est réelle parce qu'elle a son prototype céleste (Eliadé, 1987, p.30), c'est - a - dire, le réel et
le sacral sont égaux. C'est dans la sphére sacrale qu'on voit le temps réel se transformer en
temps mythologique. Certes, cette transformation est extrémement difficile. Elle doit se
produire dans un espace consacré et dans une période particuliére. Cette transformation
est cyclique et la durée des cycles est différente. De tous les matériaux qui sont parvenus
jusqu'a notre €poque, a travers les milliénaires, c'est 'ensemble de compositions des
sanctuaires des grottes paléolithiques qui est le plus important pour la compréhension de
la mythologie paléolithique. Depuis longtemps on prétendait que les panneaux
pittoresques des grottes représentaient les figures isolées.

C'est Raphaél qui a avancé le premier I'hypothése sur la possibilité de I'examen de
la peinture des grottes comme l'image des relations entre les totems et les clans (1946,
p.45-51).

98




Bien que son interprétation concréte de la peinture ait été rejetée, l'idée sur le lien
de composition des ensembles des grottes s'est avérée assez productive et a €t€ ensuite
développée. En ce qui concerne la base "idéologique" des mythes, elle repose, bien sir,
sur les notions fondamentales formées grace a la réalité paléolithique: il s'agit, d'une part,
de l'organisation sociale et d'autre part, du monde environnant et des phénomenes
cosmiques. Certainement, ces composants sont unis et représentent une sorte d'opposition
"origine naturelle - origine humaine". Il est fort probable que dans l'art paléolithique de
I'Eurasie le cosmos ait été divisé en 3 niveaux: l'univers inférieur-l'univers souterrain,
l'univers intermédiaire - la terre et 'univers supérieur - le ciel (Frolov, 1978, p. 113).

Donc, aprés avoir présenté les bases conceptuelles, nous voudrions aborder le
probléme des compositions de la grotte Ignatievskaia. Les compositions compleétes et les
fragments des compositions de la Grande Salle sont consacrés, principalement, a la
chasse. Ce fait ne provoque aucun doute. Il existe trois groupes qui sont, dans ce contexte,
surtout remarquables: le mammouth et les fléches ou bien, les lances (le groupe 11); le
cheval, "la haie", le serpent, les javelines(?) (le groupe 23); les traces du rhinocéros (?), 7
taches, 4 lignes paralléles, le serpent (le groupe 26). Nous ne tenons pas a interpréter ces
compositions d'une maniére détaillée, aucune hypothése ne sera bien persuasive. De toute
facon, nous voudrions parler de la structure des compositions: le centre sémantique est
présenté par un animal (le mammouth, le cheval, le rhinocéros); l'autre élément
sémantique significatif est formé par les symboles des armes ou bien, les piéges (les
fieches, les serpents, "la haie").

Nous avons déja parlé de la différence entre plusieurs aspects des compositions de
la Grande Salle et de la Salle Eloignée, c'est pourquoi nous ne tenons pas a nous y attarder
encore une fois. Notons seulement qu'au milieu du plafond de la salle Eloignée se trouve
"Le Panneau Rouge” qui représente, bien siir, le centre sémantique non seulement de cette
salle, mais du sanctuaire tout entier.

Sans nous attarder dans les détails de la composition du "Panneau Rouge", sans
essayer de comprendre s'il se compose seulement de la figure anthropomorphe et du
"bicorne” ou bien, s'il comprend les autres figures (le mammouth, le signe noir en forme
de serpent, les fragments des peintures rouges), nous tenons a remarquer le fait suivant:
ces deux figures du Panneau sont dominantes.

Leur corrélation est mise en valeur par la particularité iconographique suivante:
c'est la coincidence des chaines des taches sortant du périnée de I'étre anthropomorphe et
du poitrail du "bicorne” (si I'on poursuit ces chaines). Les taches (I'étre anthropomorphe
en a 29 et le bicorne" - 26) représentent des éléments autonomes de la composition.

En général, ces deux figures sont équivalentes. Tout de méme, la figure d'animal
est "principale" ce qui est souligné par ses dimensions et sa disposition: elle est située plus
haut, au centre du plafond. Cette composition, dans son aspect classique, "primitif",
montre les relations complexes de deux composants essentiels du mythe: de I'homme (le
composant social) et de l'animal (le composant naturel). L'opposition dans cette
composition est incontestable.

"Le bicorne" personifie l'origine naturelle et I'étre anthropomorphe - c'est un
symbole évident de femme, autrement dit, c'est I'horigine humaine, sociale. L'interaction
de Y'origine féminine et de l'origine naturelle (animal) en tant que le centre conceptuel de

99



l'univers, une sorte de parenté entre elles réflétaient quelques idées globales - la naissance,
la reproduction et la mort.

Il est a noter que c'est l'opposition "femme - animal" qui était dominante, et on
voyait se grouper autour d'elle toutes les autres associations hiérarchiques sur la base des
"constantes héréditaires de la mentalité" (Alekséev, 1976, p. 43).

L'image de femme c'est une sorte de pivot autour duquel se forment différentes
idées.

Dans son magnifique ouvrage "La représentation de l'homme dans lart
paléolithique de I'Eurasie" Z.A. Abramova donne un bon exemple de la confirmation, sur
la base du matériel archéologique, de la signification de I'image de femme au cours de
toute la période du Paléolithique tardif (1966, p. 156-157). 1l existait plusieurs procédés
pour la représentation de la figure féminine. Les sculptures de femme c'est une des formes
les plus répandues de I'art mobilier. On voit souvent apparaitre I'unité inséparable de
l'origine féminine et masculine. Les figurines androgynes de Mézine, Grimaldi, Pavlov,
Dolni Vestonice et Mauern (Stoliar, 1985, p.245) en sont un bon témoignage. C'est un
exemple de l'inversion de l'origine féminine et masculine (Okladnikov, 1967, p.74). A la
fin du Paléolithique on voit augmenter I'importance de l'image féminine ce qui est li€ avec
"le besoin de la compréhension et de l'interprétation de I'unité inséparable d'un collectif.
de son renouvellement constant, de ses liens les plus importants avec le monde extérieur.
avec "le grand univers" (Stoliar, 1985, p.257).

On a fait, plus d'une fois, les tentatives d'interpréter les images féminines d'une
maniére concréte. Toutes les hypothéses sont différentes, cependant, il existe un trait
commun: il s'agit de la compréhension du réle particulier de l'origine féminine - de
l'origine "créatrice” et du polysémantisme de l'image. P.N. Efimenko croyait que les
sculptures féminines représentaient "les lares” (les gardiennes du foyer domestique). les
aieuls, les bons génies protégeant la famille des malheurs (1953, p. 400-404). S.N.
Zamiatine a mis en valeur le rdle particulier des femmes dans les activités de chasse
(1961, p.54). A.P. Okladnikov voyait en femme la maitresse des éléments et la rapprocheit
du culte des morts (1967, p.77-80). Z.A.Abramova a avancé quatre hypotheses expliquant
le rdle de la femme (1966, p. 86).

Il est probable que chaque hypothese soit liée a tel ou tel rite.

Quant & la composition du "Panneau Noir", elle représente "un grand mythe" du
début de la création du monde, lorsque le chaos se transformait en univers.

La composition du "Panneau Noir", & toute évidence, peut €tre rapportée, par sa
valeur, & celle du "Panneau Rouge". Cependant, les figures noires sont, probablement,
moins "élevées" que les représentations du "Panneau Rouge". Peut-€tre, "Le Panneau
Noir" est - il une sorte d'antipode du "Panneau Rouge". C'est - a -dire, on voit une
opposition évidente. Et avec cela, l'opposition de couleurs peut jouer un rdle important.

Aprés avoir étudié les sources éthnographiques de I'Afrique, V.Terner a mis en
évidence une gamme de couleurs se composant de trois peintures: rouge, blanche et noire
aussi qui leur signification sémantique dans l'exécution des rites (Terner, 1983, p. 71-
103). Dans la grotte Ignatievskaia il n'y a que les figures rouges et noires, c'est pourquoi
nous pouvons parler seulement de I'opposition ordinaire "rouge-noire".

La couleur rouge, en tant que le symbole de la vie, du feu, a une signification
positive particuliére propre a tous les peuples de toutes les époques. Quant a la couleur

100




noire, c'est un probléme plus compliqué, d'autant plus que le plus souvent elle a une
signification négative et symbolise l'obscurité, le précipice etc. Cependant, & notre avis,
dans ce cas "Le Panneau Noir" n'est pas opposé au "Panneau Rouge". Il représente, plutot.
une sorte de supplément au sujet mythologique principal du "Panneau Rouge". Ce
panneau est complété aussi par deux petites compositions noires (les groupes 38, 39) de la
Salle Eloignée. Elles sont extrémement laconiques et ne se composent que de deux
symboles (aussi que le "Panneau Rouge").

Avant de reprendre linterprétation des matériaux archéologiques de la grotte
Ignatievskaia, nous voudrions mentionner un paradoxe lié avec l'investigation des
sanctuaires des grottes paléolithiques. A en juger d'apres les données disponibles, c'est la
zone franco-cantabrique de 1'Europe Occidentale qui représente le centre des sanctuaires
de grotte le plus considérable. Cependant, ces sanctuaires avaient fonctionné pendant une
période trés longue ce qui a amené a la compression des restes archéologiques qui rendait
extrémement difficile l'interprétation des matériaux de ces monuments. Quant a la grotte
Ignatievskaia, la situation y est tout a fait différente. On dirait qu'elle représente "le
complexe au sens propre", donc, elle peut préter beaucoup plus d'informations. A I'étape
initiale de l'investigation du monument archéologique les chercheurs avancent, d’habitude,
toutes sortes d'hypothéses d'interprétation qui, d'ailleurs, ne vivent pas longtemps
puisqu'on voit toujours apparaitre les faits nouveaux renversant ces hypothéses. Pour
vérifier 'authenticité d'une nouvelle hypothése, il serait mieux de voir la mani€re de réunir
toutes les données en un systéme logique. Si I'hypothése est juste, on pourra expliquer
plusieurs faits et phénomeénes qui sont restés sans interprétation.

D'aprés notre hypothése, la sacralisation de la grotte Ignatievskaia est liée, avant
tout, avec les rites de l'initiation. Cette idée n'est pas une nouveauté. En 1903 S.Reinack a
proposé une théorie magique de l'origine des sanctuaires de grotte, en mettant en valeur
les initiations comme une des cérémonies exécutées dans les salles obscures des grottes.

Presque tous les savants essayant d'expliquer le phénomene des sanctuaires pareils,
constataient qu'on avait exécuté les rites d'initiations dans les sanctuaires de grotte (Breuil,
1952; Mythologies..., 1963; Patte, 1960; Kastéré, 1973 etc.). On considérait les initiations
comme une partie des rites totémistes (Anissimov, 1967, p.161). On peut dire que le bilan
a été dressé par A. Leroi-Gourhan. Il a reconnu que les traces des pieds des adolescents
trouvées dans certaines grottes de la France, pouvaient témoigner des rites d'initiations.
Cependant, il pense qu'il est impossible de prouver s'ils ont été exécutés en réalite¢ (Leroi-
Gourhan, 1971, p. 35). A notre avis, son scepticisme est injustifié. Certes, toutes les
reconstructions de l'organisation sociale de la société paléolithique ou bien. de la
sémantique de l'art primitif ne sont que conjecturales. Cependant, comme nous avons
indiqué ci-dessus, une hypothése sur le réle particulier des initiations qui ont amen¢ a
I'apparition des sanctuaires souterrains doit étre envisagée d'une maniére tres détaillée.

Bien sir, les rites d'initiations ont été engendrés par un besoin social concret de la
société ancienne.

De notre point de vue, la société paléolithique de 1'Europe représentait une
institution sociale assez développée dans laquelle les initiations jouaient le role de "la
carcasse" de la société en servant a la fois de mécanisme de la stabilisation de la structure
sociale. Sur cette étape de I'évolution de la société, les rites d'initiations ont €t€ essentiels
dans les activités des communautés humaines. C'est la division du travail d'apres le sexe et

101




I'age qui déterminait la structure de la société et le rite d'initiations est, certainement, basé
sur celle - 1a. Quant aux initiations - mémes, leur but est de faire entrer l'individu dans la
culture de la société qui était trés hiérarchisée a 1'époque. La division en structures de
I'organisation sociale est la condition de son existence. Il ne s'agit plus d'un groupe social
amorphe. Méme sur les premiéres étapes de I'organisation sociale, parmi les animaux, la
hiérarchie devient trés manifeste; elle sert de base pour le fonctionnement du systeme. I}
est trés naturel qu'au cours de "I'humanisation”, la division en structures change, mais le
principe de l'organisation (la soumission réciproque, la combinaison de tous les éléments
du systéme) reste.

Evidemment, il se réalise aux initiations, sur une des étapes initiales de I'évolution,
lorsque la division de la société d'aprés le sexe et I'age devient le principe essentiel de
l'organisation.

C'est-a-dire, les rites d'initiations peuvent étre considérés en tant qu'un mécanisme
concret du réglage social. On peut dire que dans I'histoire de I'humanité il n'y a pas de rite
qui soit tellement important que les initiations ce qui est souligné par son existence sur
tout le globe terrestre au cour d'une période assez longue. Le but principal de l'initiation
c'est la présentation de la culture donnée du point de vue naturel et social, la détermination
de "l'origine”, la perception de la réalité dans sa signification mythologique. D'ou vient
une conclusion trés importante: la grotte choisie pour I'exécution des rites d'initiations
devient un "micromodéle” de l'univers. Ce fait explique la diversité des thémes et des
sujets de la peinture et des gravures des sanctuaires de grotte. D'aprés Leroi-Gourhan, du
point de vue de la structure, ils sont réunis sur la base de l'opposition de l'origine féminine
et de l'origine masculine. Cependant, il serait plus raisonnable de croire que l'art des
grottes exprime plus large inventaire des idées de cette période - 1a. A toute évidence, les
tentatives de comprendre le sens des sanctuaires de grotte a travers le sens des images
dans les salles souterraines doivent étre reconnues ratées. Méme si I'on réussit a déchiffrer
les compositions des grottes, on pourra comprendre ce qui préocupait les hommes du
Paléolithique, on pourra comprendre leur fagon de voir, mais il restera un énigme
pourquoi ce sont les grottes qui sont devenues les lieux sacraux particuliers. Le
phénoméne des grottes peut étre considéré de plusieurs positions. La grotte - c'est le centre
de ténébres, antipode de l'univers ensoleill€, c'est 'entrée dans les tréfonds de la Terre etc.
(Leroi-Gourhan, 1964).

Nous voudrions nous attarder au premier point (3 notre avis, le plus important),
parce que ce sont les ténébres qui déterminent toute la perception suivante des grottes par
les hommes paléolithiques. On sait que c'est la vue qui donne le plus grand nombre
d'informations a notre cerveau (Grégori, 1972; Glézer, 1985), c'est pourquoi, entré dans la
grotte, 'homme se trouve dans le champ informationnel extrémement appauvri. Tout cela
crée une situation psychologique particuliére qui est aggravee par l'entourage de la grotte
méme, par ses formations de concrétions extraordinaires, par le silence absolu et l'espace
clos. Se trouvant dans cette grotte, I'homme tombe dans l'état de "superstress”. Clest
pourquoi, l'exécution des rites d'initiations dans la grotte est tout & fait logique et
explicable: c'était le lieu qui correspondait le mieux aux conditions principales de
I'exécution du rite (Pfeiffer, 1982).

La grotte, en tant que le modéle du monde environnant, représente, a la fois,
l'univers d'au-dela que 'homme essaie de soumettre en triomphant de sa peur des téncbres.

102




Il est probable que les forces les plus obscures de notre &me soient liées a la grotte. Les
ténébres, 1'obscurité, I'hostilité - tout cela est opposé a la lumiere du jour, a la vie. C'est
pourquoi, en pénétrant dans les grottes souterraines I'homme 'emporte sur soi-méme. Bien
slir, ce n'est qu'un jugement généralisé; la conquéte des ténébres avait, a toute évidence,
les formes variées dont les vestiges nous ne pouvions pas découvrir dans les monuments
archéologiques.

L'utilisation des grottes pour l'exécution des rites d'initiations dans le Paléolithique
tardif témoigne de l'assimilation précédente des grottes en tant que les phénomenes
naturaux, conformément a la réalité sociale de I'époque.

Bien sir, on ne peut pas rendre impossible 'exécution dans la grotte des autres
rites; peut-étre, c'étaient les cultes "non-séparés”. Cependant, les rites d'initiations
jouaient, & notre avis, le réle primordial dans la transformation des grottes en sanctuaires.
Certainement, il est assez difficile de présenter tous les arguments nécessaires pour
confirmer ce point de vue; il est trop complexe et volumineux. On sait que les principaux
faits réels, comparatifs et historiques pour la connaissance de l'histoire ancienne sont
prétés par l'archéologie, 1'éthnographie et le folklore (les mythes, les légendes et les
contes). 11 nous semble que le domaine de connaissance qui étudie l'organisation sociale
peut étre y incorporé lui aussi. Toutes les institutions sociales actuelles ont leur propre
préhistoire qui peut étre analysée d'une maniere retrospective. Citons un exemple concret
concernant les initiations: dans notre société elles sont conservées sous l'aspect de
l'obtention du certificat de fin d'études secondaires, du diplome etc., bien qu'elles aient
perdu leur signification dominante dans l'organisation sociale qui est actuellement
beaucoup plus complexe que dans l'ancienneté (Eliadé, 1987, p.289-290). Cependant, les
vestiges des initiations nous permettent de faire ressortir une couche précédente des
institutions sociales de l'ancienneté. Pour rendre la signification de la grotte Ignatievskaia
plus claire, nous voudrions nous adresser aux idées de V. Proppe qui a joué un grand role
dans le devenir de la méthodologie contemporaine des recherches humanitaires. Apreés
avoir analysé d'une fagon détaillée les contes de fée, V. Proppe a tiré la conclusion
suivante: "... plusieurs motifs de contes remontent a toutes sortes d'institutions sociales,
parmi lesquelles le rite d'initiations occupe une place a part", et c'est ce rite qui représente
la base la plus ancienne du conte de fée. Les idées liées a la notion de la mort représentent
le second cycle des idées prises pour la base du conte. Il est a noter que ces deux cycles
sont étroitement liés l'un avec l'autre. Le demnier cycle existe plus longtemps que le
premier. La chasse n'est plus l'occupation essentielle dans la vie humaine. C'est pourquoi,
les rites d'initiations commencent a disparaitre (Proppe, 1986, p.352-353). Les contes de
fée permettent de reconstituer presque entierement le rite d'initiations: "La coincidence de
la composition des mythes et des contes avec la succession des actions pendant les
initiations fait penser qu'on racontait les mémes histoires qui étaient arrivées aux
adolescents. Cependant, on ne parlait pas d'eux, mais de leur aieul, fondateur de la famille
et des usages, qui était né d'une maniére magique, était allé dans le royaume des ours, des
loups, qui en avait apporté du feu, qui avait vu les danses magiques (les mémes danses
qu'aprenaient les adolescents) etc. Au début, ces histoires étaient plutdt représentée d'une
maniére conventionnelle-dramatique que racontées. En outre, elles sont devenues l'objet
de l'art figuratif" (Proppe, 1986, p. 354-353).




Les conclusions de V.Proppe ne provoquent pas d'objections. Nous voudrions
seulement remarquer que, pour devenir le théme essentiel du conte, le phénomene social
(en cette occurrence - les initiations) doit étre universel et exister depuis longtemps.

Les rites d'initiations du Paléolithique supérieur étaient déja développés et c'est a
cette époque qu'ils ont trouvé la meuilleure incarnation pour se transformer a notre temps
en contes de fée.

Le rite d'initiation est trés bien connu d'aprés plusieurs documents
éthnographiques. Il existait en Amérique du Nord, chez les tribus indiennes, en tant que
I'élément indispensable de I'organisation sociale (Les peuples de I'Amérique, 1959, p.59,.
227, 281, 296). Les rites d'initiations étaient répandus partout en Amérique du Sud. En
tant qu'exemple, on peut nommer les tribus indiennes des chasseurs de la région de
Tchako, les Indiens de la Pampe et de la Patagonie, les agriculteurs, les €lévateurs et les
chasseurs araucaniens et les habitants de la Terre de Feu (ibid, p.347, 360, 372, 387).

Les initiations sont conservées aussi dans I'Asie Sud-Est, cependant, elles sont
moins expressives dans cet endroit. I s'agit de la prise temporaire du froc au Laos, au
Thailande et en Birmanie. Quant aux pays islamiques, par exemple, I'Indonésie, le rite
d'initiation est exprimé en circoncision (Les peuples de I'Asie Sud-Est, 1966, p. 226, 274,
465).

A en juger d'apres le nombre d'exemples qui ne sont point exaustifs, les intitiations
sont propres presqu'a tous les peuples du monde, excepté, peut-&tre, certains groupes de
population de la Sibérie.

D'ailleurs, on ne peut pas utiliser les exemples cités pour la reconstitution du rite
ancien de l'initiation. Peut-étre, c'est 'Australie seule, avec ses vastes étendues, avec les
conditions climatiques rigoureuses pour l'habitation et avec le mode de vie des
Australiens-prédateurs qui peut, dans une certaine mesure, servir d'exemple pour cette
reconstitution. Les vastes étendues et la population homogeéne qui n'a guére subit
I'influence étrangére permettent de révéler certaines régularités de I'organisation sociale.
En outre, e'est chez les autochtones australiens que les rites d'initiations sont étudiés en
détails et publiés.

Les rites d'initiations existaient dans les tribus de 1'Australie Centrale. Est et Sud-
Est. IIs avaient les traits communs: le rite se composait de plusieurs stades durant depuis
longtemps, on observait certaines versions de l'exécution du rite. Le but principal des rites
consistait en désignation de la transition d'un degré de l'hiérarchie a un autre. de
l'adolescent a4 I'nomme. Bien siir, on peut observer aussi les initiations des femmes,
cependant, elles sont trés spécifiques et nous ne tenons pas a nous y attarder en prenant
comme exemple seulement les initiations des hommes.

Les ethnographes remarquent, 2 juste titre, le trait principal des rites d'initiations:
" e trait distinctif des rites d'initiations des tribus de 1'Australie Centrale consiste en leur
lien le plus étroit avec les croyances totemistes: les legendes sacrées racontées aux
adolescents au cours de l'initiation, les legendes qui les introduisaient dans l'univers des
traditions vivantes de la tribu, représentaient la narration consacrée aux actions des "aleuls
totemistes”. En ce qui concerne les scénes présentées aux- adolescents, elles étaient les
"mises en scéne" de ces légendes" (Les Peuples de l'Australie et de 1'Océanie, 1956,
p.177).

104




Les rites d'initiations avaient toujours le caractére "collectif"; ils ont été exécutés
dans les endroits spéciaux et rapportés a la période du rassemblement de plusieurs tribus a
l'occasion des événements importants dans leur vie.

Les initiations de la tribu aranda se composaient de quelques périodes.

Pour la premiére fois, ce rite a été exécuté pour les gar¢ons de 10 a 12 ans. Les
derniéres initiations ont été menées a 1'dge de 25 a 30 ans. Chaque nouveau cycle des rites
était plus complexe en comparaison avec le cycle précédent. Le rite se composait de
quelques étapes:

1) le long isolement des adolescents, les contacts seulement avec les hommes et
les vieillards;

2) l'assimilation de I'expérience de chasse et du maniement de 1'arme;

3) la formation de la résistance, de la vigueur de I'dme (la capacité¢ d'endurer le
mal, le froid, la faim et les souffrances);

4) la subordination inconditionnelle, l'observation de la discipline, l'assimilation
des normes de la vie morale, des rites sacrés, la prise du gibier pour les adultes et la
connaissance des mythes et des légendes les plus importants sur l'origine de la tribu, c'est -
a - dire, sur la période de la formation de 1'univers (c'est une étape la plus importante).

Il est a noter qu'a la fin de certaines étapes on observe "les initi€s" "mourir” et puis
- "renaitre" en état tout a fait différént de 1'état précédent ce qui symbolise la transition de
l'adolescent ou bien, du jeune homme dans le cycle suivant du développement au cours du
rite.

Dans la structure interne des initiations australiennes on observe nettement les
¢léments qui, a toute évidence, ont été propres aux rites d'initiations aussi bien a 1'époque
paléolithique. Nous voudrions encore une fois mettre en relief les traits distinctifs de la
structure de ces rites:

1) Les rites sont exécutés dans un endroit concret;

2) IIs sont exécutés pendant le rassemblement des tribus;

3) IIs ont le caractére "collectif™;

4) Le rite se compose de quelques étapes.

C'est M.Eliadé qui a montré la compréhension la plus profonde du sens des rites
d'initiations et de leur signification dans le fonctionnement des organisations sociales. En
bref, son hypothése consiste en suivant: le lieu sacral ou I'on réalise les rites c'est I'axe de
l'univers; le but principal du rite d'initiations est d'atteindre le centre en surmontant les
obstacles (Eliadé, 1987, p.17-30). L'exécution des rites est trés cyclique, souvent elle est
rapportée au Nouvel An - on observe une sorte de division du temps et chaque "temple”.
en cette occurrence - chaque sanctuaire, a son prototype céleste. C'est 'hypothese de V.E.
Larithev qui nous semble, & cette occasion, tres intéressante. Il prétend que les peintures
de grottes peuvent étre en rapport trés étroit avec les rythmes cosmiques (1991, p. 138-
140). En effet, le plafond de la Salle Eloignée de la grotte Ignatievskaia avec plusieurs
lignes et taches pourrait étre pergu comme le ciel étoilé. Or, le "grand mythe" incarn¢ dans
les images du "bicorne" et de la figure anthropomorphe se rapporte, le plus probablement,
au cosmos et représente 1'époque de l'apparition de I'univers du chaos.

Aprés avoir reconnu le sens global des rites d'initiations, leur haute ancienneté,
nous tenons & envisager les données du contexte des sanctuaires de grotte, en particulier,

105




les empreintes des pieds des hommes paléolithiques sur le plancher argileux dans les
salles éloignées des grottes.

Quant a la zone franco-cantabrique, on y observe 7 grottes les plus connues avec
les empreintes des pieds: Montespan, Tuk-Odouber, Niaux, Fontanet, Aldenet, Péche-
Merle, Cabreret. La plupart des empreintes appartiennent aux enfants et aux adolescents
ce qui a incité A Breuil, A. Leroi-Gourhan et les autres chercheurs a proposer I'hypothése
sur les rites d'initiations dans les grottes. Cette opinion est aussi appuyée par les
publications de Z.A. Abramova: "Dans la paroi droite de la galerie (la salle aux bas-
reliefs) on observe une Alcove Basse sur le plancher de laquelle il y a une série
d'empreintes profondes des talons des enfants. A cette occasion, on a avancé€ une
hypothése sur les rites d'initiations ce qui était aussi confirmé par la présence des pieces
argileuses symbolisant, a toute évidence, l'origine masculine” (1980, p.78).

Pour l'argumentation de 'hypothése sur les initiations dans les grottes, on pourrait
citer comme exemple les empreintes des mains dont la plupart appartiennent aussi aux
adolescents, aussi bien que les soi-disants "panneaux au griffonnage” qui different fort des
oeuvres exécutées dans les mémes grottes.

Ils peuvent étre considérés en tant que les traces laissées par les néophytes au
cours de leur assimilation des rites secrets. D'aprés I'expression trés juste de A.Breil, les
grottes aux peintures ne sont pas le résultat des efforts individuels, mais une institution
sociale indispensable (Breuil, 1952, p. 18). Peut-étre, c'est aux rites d'initiations les plus
importants du point de vue sociale qu'on peut lier l'apparition des sanctuaires de grottes.
Cependant, il faut mentionner que les zones d'entrée des grottes ornées de gravures et de
bas-reliefs, éclairées de soleil peuvent étre d'origine tout a fait différente.

Le contexte dans lequel nous envisageons actuellement les monuments ne nous
donne pas les preuves indiscutables qui confirment I'exécution des rites dans cet endroit.
Cependant, les faits que nous avons dans notre disposition le confirment d'une manicre
indirecte. Tous les faits enregistrés formeront un systéme uni et sans contradiction a
condition qu'on accepte 'hypothése sur les initiations.

Ce sont les particularités psychophysiologiques d'un individu, aussi bien que du
mécanisme social tout entier qui forment la base de l'utilisation des grottes pour les
initiations. L.S. Vygotski a présenté le processus du développement du comportement
naturel au sein du comportement culturel ce qui se produisait & cause de la transformation
de lintellect sous l'influence du milieu social. Ce processus est irrégulier; pour le
caractériser, L.S. Vygotski utilise le terme de "saut” (1983, p.294). Il désigne quelques
limites conventionnelles d'age: "C'est seulement & lage scolaire qu'on voit apparaitre chez
les enfants pour la premiére fois la perception plus stable de sa personnalité¢ et la
conception du monde" qui est beaucoup plus consciente qu'auparavant. La période la plus
importante c'est, certainement, I'dge de puberté qui est caractérisé par deux nouvelles
qualités: "..c'est I'dge de la révélation de son for intérieur, de la formation de la
personnalité, d'une part, et I'dge de la formation de la conception du monde - de l'autre".
(Vygotski, 1983, p.326-327).

Toute la vie humaine au cours de la formation de 'adulte peut étre divisée en 7
cycles qui se différencient fort I'un de l'autre du point de vue qualitatif:

1) le nouveau-né (1 a 10 jours),

2) le nourisson (10 jours a 1 ans);




3) la petite enfance (1 a 3 ans);

4) la premiére enfance (4 a 7 ans);

5) la seconde enfance (8 & 12 ans pour les gargons et 8 & 11 ans pour les fillettes);

6) I'age d'adolescence (13 a 16 - pour les garcons et 12 a 15 - pour les fillettes);

7) le jeune 4ge (17 a 21 ans - pour les jeunes hommes et 16 a 20 ans - pour les
jeunes filles). L'individu passe par toutes ces limites physiologiques et psychologiques, et
on voit apparaitre une nouvelle qualité qui est assurée par le rite d'initiations. A I'époque
ancienne, ces rites représentaient une sorte de "mécanisme” et de constatation de ces
transformations. Au moyen des initiations la société exergait une influence sur tel on tel
individu. Le membre de la société doit avoir une idée sur ses notions et ses principes les
plus importants pour vivre conformément a ces lois. Cependant, il peut en avoir pleine
conscience seulement au résultat de leur compréhension compléte et de la participation
aux idées et aux principes. A toute évidence, les rites exécutés dans les conditions
particuliéres des grottes créaient cet effet de "participation” au contenu mythologique
représenté par les "initiés". Le but principal de l'exécution du rite consistait en
compréhension de sa situation par le membre de la société dans le contexte naturel ce qui
amenait a la nécessité de relier le passé (I'expérience précédente, les notions stéréotypées,
les mythes), le présent (la réalité du jour) et l'avenir (pour se protéger de toutes les
circonstances ficheuses qui puissent menacer la vie). La signification la plus importante
de ce rite consiste en aspiration vers l'avenir; l'effet peut étre atteint par voies différentes.

Certes, c'est la morphologie de la grotte elle-méme qui représente 1'élément
déterminant le contexte du sanctuaire de grotte. Il est, bien sir, tres difficile de
comprendre les notions et les particularités qui ont été les les plus importantes (les plus
symboliques) pour la conscience de I'homme du Paléolithique. Cependant, nous pourrions
mettre en valeurs certains éléments structuraux distinctifs, en nous appuyant sur la
perception visuelle de I'homme moderne. Premiérement, il s'agit de l'entrée immense
orientée vers le sud-est (il attire aussitot l'attention des "spectateurs"). Deuxi€émement,
c'est le Passage Bas représentant une sorte de limite entre l'obscurité et la lumiere.
Troisiemement, c'est le Couloir Principal (long de 50 m. environ) qui semble beaucoup
plus long qu'il ne l'est en réalité. Ensuite, c'est la Grande Salle ou l'on peut apercevoir les
subéléments significatifs suivants: le passage "en cercle” autour du remnant du rocher au
centre de la Salle (il est 4 noter que ce remnant contient les trous transversal et
longitudinal) et 3 plaques en forme de poteau (une sorte de piédestal). Puis, le Passage
Inférieur et le Passage Supérieur dans la Salle Eloignée. C'est-a-dire, on peut enter dans
cette salle par un passage et en sortir - par un autre; en outre, le Passage Supérieur, dans
son commencement, ressemble bien a une vulve gigantesque ce qui pouvait jouer le role
décisif pour I'exécution des rites (le processus de la naissance). Et enfin, la Salle Eloignée
avec deux "panneaux" au plafond.

On peut supposer que toutes ces particularités morphologiques aient fait
harmonieusement une partie des attributs des rites. Evidemment, cette supposition est
juste, puisque la grotte utilisée comme sanctuaire représentait un modele stationnaire de la
réalité, donc, ses salles, ses chatiéres, son obscurite absolue - tout cela faisait partie des
rites dont le but était de relier le temps mythique et le présent. Avec cela, il faut prendre
en considération que le rite d'initiation c'est un systéme dynamique dans lequel les

107




"initiés" ont été entrainés au moyen des actions concrétes réalisées par eux-mémes ou
bien, ce qui est plus probable, par le "maitre".

Bien sir, la grotte toute entiére représente un espace sacralisé, cependant, elle a
son épicentre dans lequel, grice a une composition déployée concréte, on voit s'incarner
"une grande idée". En ce qui concerne la grotte Ignatievskaia, c'est, certainement, la Salle
Eloignée qui peut étre nommée ce centre, la Salle Eloignée vers laquelle aménent deux
passages (qui ne sont pas, d'ailleurs, les plus accessibles). Ce sont les notions de la "mort"
et de la "renaissance" qui jouent le role le plus important au cours des initiations; donc, on
peut supposer, a juste titre, que les "initiés" aient été introduits dans la Salle Eloignée par
le Passage Bas, et puis, aprés la cérémonie de l'initiation au mystere de la naissance et de
la vie humaine, ils soient "renés" en passant par le Passage Supérieur qui ressemblait bien
a la vulve (cf. fig. 27). C'était le cycle le plus important.

"L'épicentre” était entourait de zones moins importantes qui semblaient préparer la
perception de la "grande idée" (Baibourine, 1990, p.30). Evidemment, c'est la Grande
Salle qui représente une de ces zones. Dans cette salle on aurait exécuté un cycle concret
de rites. 1l existe aussi les autres zones, en particulier, a la limite de la lumiere et de
l'obscurité (le Passage Bas) ou l'on a trouvé la majorité des objets lithiques. L'analyse
topographique des objets (des artefacts lithiques, des pointes osseuses de sagaies) du
sanctuaire de grotte le plus expressif (il s'agit de la grotte Lascaux) montre une nette
coincidence entre certains objets et les secteurs de la grotte (Leroi-Gourhan. Allain. 1979.
p. 239). Il est fort probable que, outre la grotte Ignatievskaia, I'espace sacralis¢ ait compris
les autres grottes situées aux alentours. Il s'agit, en particulier, de la Seconde Grotte
Serpievskaia située, a peu prés, a 10 km en amont de la riviére Sim. On a déja vu paraitre
les publications sur cette grotte (Pétrine, Chirokov, Tchairkine, 1990, p.7-20). c'est
pourquoi, nous ne tenons pas & reprendre le probléme en détails. Nous voudrions
mentionner seulement une chose: sur tous les groupes de peintures enregistrés (excepté un
groupe) on observe les lignes verticales représentant un des éléments iconographiques
principaux de la Grande Salle de la grotte Ignatievskaia. Deux sur trois grottes aux
peintures paléolithiques se situent tout prés l'une de l'autre - il s'agit de la grotte
Ignatievskaia et de la Seconde Grotte Serpievskaia. Il est probable, qu'elles aient ét€ li€es.

Il nous reste encore un grand probléme - celui de I'existence du centre autonome
des sanctuaires de grottes a 1'Oural. Actuellement, dans cette région on a découvert 3
grottes aux peintures paléolithique: Kapovaia (Chulgan-Tach), Ignatievskaia (Yamazi-
Tach) et la Seconde Serpievskaia. Elles sont éloignées de la région franco-cantabrique de
l'art rupestre aux milliers kilometres. A vrai dire, il existe encore des points rouges dans
une des grottes de la Moravie, une figure gravée a l'entrée d'une grotte en Yougoslavie
(Breuil, 1952, p.23) et quelques représentations dans la grotte Cuciulat en Roumanie
(Carciumaru, 1985). Cette disposition géographique des grottes aux peintures souleve
beaucoup de questions qui ne sont pas résolues jusqu'au présent (Breuil, 1952; Laming-
Emperaire, 1962; Leroi-Gourhan, 1971). Tous les investigateurs soulignaient qu'a I'epoque
du Paléolithique supérieur et surtout - & partir du Solutréen, toute I'Europe (au moins - le
territoire jusqu'au bassin du Don, vers 1'Est) avait représenté un seul espace culturel. La
seconde particularité consiste en ce que l'art semblait se développer "en soi" et les cultures
archéologiques désignées (Solutréen, Magdalénien etc.) ne changeaient rien dans son
devenir. 11 avait la méme voie du développement que toute autre tendance artistique:

108




apparition - épanouissement - dépérissement. En outre, on a remarqué que les zones de la
diffusion de l'art rupestre et de 1'art mobilier ne se coincidaient pas.

A notre avis, on peut résoudre tous ces problémes a condition qu'on se fonde sur le
fait suivant: a I'époque du Paléolithique tardif, I'Europe - a partir de 1'Atlantique jusqu'a
1'Oural, représentait un seul systéme culturel et social (Bosinski, 1980).

Probablement, la fonction du réglage de la stabilit¢ de l'existence de la
communauté a été accomplie par un des éléments de ce systeme. Il s'agit, justement, des
grottes de la région franco-cantabrique qui étaient les centres des rites d'initiations de
toutes les tribus de 1'Europe. C'est 'hypothése sur le rdle particulier des initiations qui
pourrait nous permettre d'aborder le probléme de la diffusion irréguliére des sanctuaires.
Bien siir, on voit apparaitre un nombre considérable de problémes. Premiérement, il est
difficile de comprendre de quelle fagon les hommes franchissaient beaucoup milliers de
kilometres et se trouvaient dans les grottes. D'ailleurs, il faut prendre en considération que
cette distance pour un homme actuel n'est pas la méme que pour un ancien chasseur
nomade. Deuxiémement, les rites d'initiations ont leur propre hiérarchie (on peut
mentionner les initiations particuliéres des chamans). Evidemment, 1'Occident lointain
était le lieu du pélerinage ol se précipitaient tous les hommes de I'Europe périglaciale;
probablement, on y organisait de longues expéditions spéciales. Troisiémement,
l'existence de plusieurs centres de concentration de grottes dans la zone franco-
cantabrique pouvait étre liée avec certains groupes de population de I'Europe.

S'il s'avére un jour que les habitants de la zone de steppe de la région de la Mer
Noire ou bien, du bassin du Don venaient exécuter les rites d'initiations dans un centre
concret de la peinture rupestre, 'hypothése sur l'espace culturel et informationnel uni de
I'Europe sera, & notre avis, prouvée. En ce qui concerne le centre ouralien des sanctuaires
de grotte, on peut supposer quil s'agisse d'une tentative de certaines tribus de I'Oural et
des régions situées a 1'Ouest de 1'Oural de créer leur propre centre pour l'exécution des
rites d'initiations.

On pourrait alors comprendre la ressemblance de la peinture de la grotte
Ignatievskaia ou bien, de la grotte Kapovaia et des figures des salles souterraines de
I'Europe préatlantique. Les hommes qui ont créé le nouveau centre avaient, certainement.
visité ces salles. Dans cette occurrence, on n'aurait pas besoin de se référer aux processus
de migration, de la diffusion qui sont & la base de toutes les hypothéses de I'époque
paléolithique. Ce sont, bien sir, les recherches ultérieures qui pourront montrer si
I'hypothése sur le rdle particulier des rites d'initiations dans l'apparition des sanctuaires de
grotte et sur l'existence d'un seul centre d'initiations sur le territoire de la France, de
I'Espagne et de ITtalie est juste ou fausse. D'ailleurs, ce n'est qu'une hypothése de travail
qui a besoin d'étre élaborée.

Nous voudrions attirer 1'attention des lecteurs a l'attitude particuliére des hommes
envers la grotte Ignatievskaia aux périodes suivantes. Donc, il serait utile d'examiner les
matériaux anthropologiques et archéologiques du monument qui ne sont point liés avec le
sanctuaire paléolithique.

Quant aux restes anthropologiques, c'est leur topographie qui est surtout
remarquable. Elle est presque similaire & celle de la Seconde Grotte Serpievskaia (Pétrine,
Tchairkine, Chirokov, 1990). Ce fait peut étre lié avec un rite (évidemment, de l'age de
fer ancien). D'aprés N.A.Tchikicheva, une des mandibules porte les vestiges faits par la

109




hache. En 1964, sur le territoire de la Mordovie, dans les sépultures 25/1 et 37 du
kourgane Andréevski on a découvert les méchoires supérieures humaines avec les vestiges
des coups spécifiques. D'aprés P.D. Stépanov, ces michoires avaient été "taillées" du
crane des ennemis vaincus. Elles représentaient les butins de guerre.

Si cette supposition est juste, certains restes anthropologiques de la grotte
Ignatievskaia peuvent étre datés de méme période que ceux du kourgane Andréevski (la
fin du second siécle avant notre ére).A l'occasion de cela, nous voudrions mentionner les
découvertes dans les grottes de la Belgique (Marien, 1975, p.253-261). Dans un cas, il
s'agit du massacre du groupe de 75 personne a I'époque celtique et dans le second cas - de
l'inhumation collective des machoires inférieures dans la grotte Petite Fontaine de la
région De-Namour. L'auteur prétend que cette derniére découverte est liée avec I'existence
dans la grotte a I'dge de fer d'un lieu sacral ce qui peut étre comparé avec les données du
kourgane Andréesvski.

En général, les découvertes des os humains et des sépultures sont assez repandues
dans les grottes de I'Eurasie du Nord, on suppose que la plupart des inhumation aient été
rituelles.

A toute évidence, les restes archéologiques sont aussi liés aves le fonctionnement
du sanctuaire dans le secteur d'entrée de la grotte a la distance d'environ 60 m a partir de
I'entrée, c'est - & - dire, dans la partie éclairée de la grotte. Ces matériaux sont attribuables
au début de I'dge de bronze - a la fin du Moyen Age. L'utilisation des grottes en tant que
lieux sacrificatoires est incontestable.

En outre, nous voudrions parler de l'attitude particuli¢re envers les grottes a notre
époque. On a indiqué plus haut qu'au XIX siécle la grotte Ignatievskaia a été occupée par
le Sage Ignati. Nous avons aussi les renseignements sur 'occupation par les moines de la
grotte Smolinskaia sur la pente est des Monts Oural Moyens. L'ermite Antoni s'est installé
dans une des grottes peu abordables de la riviere Biélaia. Actuellement, cette grotte est
appelée "Antonievskaia". Peut-étre, ces faits sont-ils engendrés par l'aspiration humaine
de réaliser "les souvenirs génétiques” ou bien, par la structure de la psychologie humaine.
Dans ce dernier cas, la grotte représente le symbole de l'univers "limitrophe", d'un coté
duquel on observe la réalité et de l'autre - les phénoménes traditonnels mystiques. Quoi
que ce soit, les faits enregistrés représentent, & notre avis, la réalisation de l'attitude
complexe des hommes envers les grottes, de l'attitude apparue dans la nuit des temps.

Nous voudrions aussi nous attarder dans un point particulier qui est, néanmoins,
trés important pour la compréhension juste du rdle de la grotte Ignatievskaia dans la
genése de l'art rupestre de I'Oural. Il s'agit de I'éventualité de la connexion génétique
directe de la peinture pariétale et des figures rupestres plus avancées de I'Oural.

On a déja soulevé cette question & propos des peintures pariétales exécutées en
ocre aux pays Scandinaves (Laming-Emeraire, 1962, p.35), cependant, l'auteur comparait
deux monuments assez éloignés 1'un de l'autre.

En ce qui concerne I'Oural, la situation y est tout a fait différente: ici, on est en
présence de la peinture paléolithique et de plusieurs figures rupestres qui peuvent étre
mutuellement liées. C'est la stabilité relative du processus historique au Mésolithique et au
Nélithique de la zone de montagnes et de taiga de I'Oural qui confirme cette hypothese.

Avant tout, nous voudrions mentionner deux représentations anthropomorphes de
la grotte Ignatievskaia (le groupe 38 et la figure isolée). Il est assez facile de trouver leurs

110



analogies - aussi bien a 1'Oural Moyen, par exemple, le rocher couvert de peintures de la
riviere Taguil (Tchernetsov, 1962, tabl. X, XI), le rocher Chaitanskaia de la riviére Rege
(les publications de l'auteur), le rocher peint du lac Bolchyi Allaki (Pétrine, 1976, p.153-
158), qu'a 1'Oural du Sud: le rocher peint Idrissovskaia II (Pétrine, 1984, p.96-103), la
grotte Idrissovskaia, Navesnoi Grébien (la Créte en Auvant) de la riviere Youriouzane (les
publications de l'auteur).

C'est la comparaison du foetus anthropomorphe du "Panneau Noir" de la grotte
Ignatievskaia avec ceux du Rocher Peint de la riviere Vychera (Guéning, 1954, tabl. I,
133, 136) qui est surtout intéressant. Il existe une certaine ressemblance stylistique qui,
d'ailleurs, n'est pas décisive. C'est la ressemblance iconographique qui est trés importante.
A toute évidence, elle n'est pas fortuite.

Les exemples cités permettent de croite qui 'hypothése de V.N. Tchernetsov sur
1'age mésolithique de certains rochers peints de 'Oural est juste (Tchernetsov, 1972, p.47).

En ce qui concerne les directions et les perspectives de l'investigation suivante de
l'objet archéologique complexe de la grotte Ignatievskaia, tout d'abord, il est nécessaire de
continuer les programmes de recherche géologique et biologo-géographique ce qui
permettra d'avoir les idées les plus justes de la situation paléoécologique de la fin du
pleistocéne qui déterminait les conditions de vie des collectifs humains du Paléolithique
tardif. La situation paléoécologique restituée fera renaitre le climat historique recréé sur la
base des objets archéologiques. En outre, il sera possible de découvrir, au cours des
recherches géophysiques, les nouvelles cavités dans la région de la grotte Ignatievskaia.

Ce sont les dépressions de terrain de la rive gauche de la riviere Sim qui sont
surtout remarquables a cet égard.

Quant aux investigations archéologiques proprement dites, il nous semble assez
prometteur d'utiliser les nouvelles méthodes, basées sur les capacités analytiques de la
physique et de la chimie.

On va soumettre a I'analyse les objets archéologiques déja connus, par exemple,
les peintures, aussi bien que certains phénomeénes archéologiques qui se trouvent
actuellement sous le voile du mystére. Les nouvelles méthodes permettent de préciser les
contours des peintures (par exemple, grace a la prise des photos dans le spectre
infrarouge), de révéler et d'enregistrer les peintures rouges et noires situées sous les
concrétions de la Grande Salle et de la Salle Eloignée. Par exemple, les parois nord-est et
sud-est de la Salle Eloignée sont couvertes de calcite sous laquelle on observe les
fragments des peintures noires.

Les fouilles des formations friables dans tous les secteurs de la grotte Ignatievskaia
sont aussi bien perspectives. Nous voudrions faire les résérves suivantes: a en juger
d'apres les résultats des fouilles (les fouilles de recherche I-V), les restes culturels se
situent dans les couches supérieures (la profondeur maximale atteint 0,5 m). Donc, ce
n'est pas nécessaire de fouiller toute la profondeur des formations friables, bien qu'on
puisse avoir besoin de la colonne stratigraphique toute entiére des dépdts de tous les
secteurs géomorphologiques importants qui préte toutes les informations sur I'évolution de
la grotte.

A notre avis, les résultats les plus importants pourraient étre obtenus apres la
découverte du prolongement de la grotte avec les restes intacts éventuels des activités des
hommes paléolithiques.

111




Peut-étre, au cours des fouilles trouvera-t-on des galets gravés, des scultures en os
ou bien, en autres matiéres. La présence dans nos collections d'une boule en argile briilée,
des dents percées rend cette hypothése fort probable. 1l est possible qu'on trouve les restes
anthropologiques de 1'époque pleistocéne. De toute fagon, les objets trouvés dans la
fouille de 1961-1962, dans la Grotte d'Entrée (Bader, 1980) prouvent la possibilité¢ des
découvertes suivantes.

Si l'on fouillait toute la superfici de la Grotte d'Entrée, on pourrait, peut-€tre.
trouver les vestiges du séjour humain dans cet endroit a l'époque précédente au
pleistocéne supérieur.

C'est le microclimat de la grotte qui est surtout remarquable. Son examen nous
permettra de répondre aux questions suivantes: est-ce que les visites des touristes a la
grotte nuisent aux peintures et aux autres objets archéologiques? Comment influencent la
grotte les investigations menées a l'interieur?

Evidemment, il sera nécessaire de limiter les recherches. Il existe aussi un grand
probleme-celui de I'examen de la microflore qui est actuellement fort développée a cause
de la fréquentation de la grotte pendant une période assez longue. Cette analyse nous
aidera a répondre a la question suivante: est-ce que la microflore influence les peintures?

Au fur et a2 mesure que les nouvelles données apparaissent, toutes les directions de
linvestigation suivante seront, bien siir, corrigées. 11 est incontestable, d'ailleurs, que
toutes ces recherches prendront beaucoup de temps.

Bibliographie

Abramova Z.A. L'art paléolithique sur le territoire de I'URSS // Actes
archéologiques. - 1962. - Ed. A4-3. -85 p.

Abramova Z.A. L'image de I'homme dans l'art paléolithique de I'Eurasie. - M. : L;
Science, 1966. - 221 p.

Abramova Z.A. Les traits distinctifs de I'art paléolithique de la Plaine Russe // Les
lois du développement des cultures paléolithiques sur le territoire de la France et de
I'Europe Orientale. - L.: Science, Branche de Léningrade, 1988. - P.39-41.

Abramova Z.A. Dans les grottes d'Ariége // Les animaux sculptés en pierre. -
Novossibirsk: Science. Branche sibérienne, 1990. - P. 62-95.

Alekséev V.P. Sur l'origine des oppositions binaires liées avec l'apparition de
certains motifs de l'art primitif // L'art primitif. Novossibirsk: Science, Branche sibérienne,
1976. - P.45-46.

Bader ON. Les étapes principales de lhistoire éthnoculturelle et de la
paléographie de 1'Oural // Les documents et les recherches de l'archéologie de I'URSS. -
1960. - N279. - P. 88-96.

Bader O.N. Une figurine paléolithique unique trouvée pres de la riviere Kliazma //
Institut de l'archéologie de I'AS de I'URSS. - 1961. - P.135-139.

Bader O.N. Les nouveaux gisements paléolithiques dans les grottes ouraliennes //
L'Archéologie et I'éthnographie de la Bachkirie. - Oufa, 1964. - T.2. - P. 24-31.

Bader O.N. La grotte Kapovaia. - M. : Science, 1965. - 32 p.




	ERAUL_vol81_pp89-11

